
 

Immanenza: una mappa 
Alessandro Sterzi
21 Maggio 2020

L’ immanenza è un concetto che in modalità differenti attraversa da sempre il pensiero filosofico. Già i
presocratici avevano preso le distanze dai racconti mitici provando a render conto della totalità del reale
attraverso un principio immanente, l’acqua, l’aria, l'ápeiron. Ma è con Platone che questo concetto viene per
la prima volta opposto alla trascendenza con lo scopo di comprendere il reale a partire non più
dall’immanenza stessa ma da un principio trascendente. La tradizione metafisica instaurata dal filosofo
ateniese sarà con poche eccezioni dominante nella storia del pensiero filosofico e solo a partire dalla seconda
metà del ‘900, grazie anche ad autori come Deleuze e Foucault, si è via via affermato un nuovo canone
minoritario dell’immanenza.

La raccolta di testi curata da Riccardo Panattoni e Rocco Ronchi, Immanenza: una mappa (Mimesis, 2019)
delinea alcune linee di sviluppo di questo concetto in ambiti filosofici differenti che vanno dalla politica,
all’estetica, dall’ontologia all’etica. Il termine mappa non indica in questo caso la semplice rappresentazione
di un territorio dato utile per orientarsi. I due punti che separano e uniscono le due parole del titolo sono un
segno grafico che per Rocco Ronchi segnala l’intuizione intellettuale, lo scambio immediato e senza distanza
tra noein ed enai. L’oggetto dell’intuizione intellettuale non è un dato, un correlato trascendente
dell’intuizione, ma un oggetto che si risolve completamente nell’atto intuitivo stesso. Non si dà quindi un
oggetto a priori, un modello predeterminato di ciò che sarebbe l’immanenza, ma si lascia la possibilità che il
concetto e una sua possibile mappa si costituiscano a partire dalla necessità della cosa stessa. 

 

Partendo dall’ambito ontologico e cosmologico una filosofia dell’immanenza rimette innanzitutto in
discussione la concezione di un Dio creatore e trascendente il mondo. Dio è pensato immanente in quanto
principio di un processo infinito di auto-generazione della natura stessa, una natura naturans che non
produce qualcosa senza riprendere continuamente questo prodotto in un nuovo processo. Il rapporto tra
produttore e prodotto è un rapporto assolutamente immanente: la natura è causa di sé, produce producendosi,
è causa di tutte le cose nel medesimo senso che causa di sé. Di conseguenza gli oggetti, che vediamo
comporre l’universo, partecipano tutti con tutti ed è questa partecipazione a costituirli nella loro oggettualità.
Un oggetto esiste sempre relativamente ad un altro: ognuno è occasione per l’esistenza in atto di altri oggetti.
Lo stesso soggetto non ha uno statuto autonomo e separato, non gode di uno stato di eccezione, ma come
qualsiasi altro oggetto si dà relativamente ad altro. L’esperienza che chiamiamo “soggettiva” è parte della
natura del reale, è risolta nell’uno sempre relativo e in atto.

Questa natura relativa della soggettività ha come conseguenza la necessità di superare il pregiudizio
antropologico che intende lo sguardo come attività di un soggetto rivolta ad un oggetto.

 

 L’oggetto e l’io che lo percepisce non sono altro che degli orizzonti di un evento impersonale che si sta
producendo. Lo sguardo è un evento trascendentale che prende due direzioni: da un lato un divenire-cosa, un
divenire-oggetto e dall’altra un divenire-soggetto, un allontanarsi asintotico dalla scena verso un termine che
rimane interminabile. Naturalmente dare la precedenza alla prospettiva e allo sguardo significa ripensare

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/immanenza-una-mappa
https://test.doppiozero.com/alessandro-sterzi


l’ontologia a partire dalla differenza, non più quindi un’ontologia di enti, ma di forze e di intensità. 

Anche in ambito scientifico la fisica quantistica ci ha mostrato la problematicità della nozione di fatto
oggettivo e l’impossibilità di considerare i sistemi fisici a prescindere dall’osservatore. Lo sperimentatore è
sempre implicato nell’osservazione in quanto non è mai puramente passivo: è l’osservatore ad accertare il
fatto e soprattutto a giudicarlo come tale. L’operazione scientifica nell’atto della misura e della verifica
empirica è sempre un’operazione che comporta una selezione del reale, una scelta, una decisione. Vi è
vicinanza da questo punto di vista tra sperimentazione e linguaggio perché anche quest’ultimo non si limita a
registrare il mondo, ma nell’atto della nominazione decide come il mondo deve essere. L’operazione
scientifica e l’operazione linguistica sono modalità di oggettuazione, di produzione di oggetti, di cose senza i
quali il linguaggio non potrebbe dire nulla sul reale. L’immanenza secondo Felice Cimatti andrebbe quindi
intesa come lo scarto che si dà nell’operazione stessa dell’oggettuazione. Questo scarto rende tuttavia
problematico parlare di immanenza in quanto “nel momento in cui si pone qualcosa come immanente, in
quello stesso momento l’immanenza è evaporata, è diventata qualcos’altro”. Daniele Poccia, da questo punto
di vista, propone di pensare un metodo dell’immanenza che superi la fissità dell’ontologia e che accetti la
verità nella sua mutevolezza.

 

Un metodo dell’immanenza richiede la capacità di porsi sempre in una posizione di auto-critica, sapendo
cogliere come l’errore sia strutturalmente inemendabile e sia elemento costitutivo di ogni processo
conoscitivo e veritativo.

Sul piano politico ripensare l’immanenza al di là della fissità dell’ontologia significa recuperare una
prospettiva fondata sulla congiuntura storica: non porre a priori un soggetto ontologico a partire dal quale
pensare l’azione politica, ma cogliere le forze e le articolazioni in gioco in un determinato momento storico,
all’interno del quale è possibile intervenire teoricamente e politicamente in maniera efficace. Il popolo stesso
non è da considerare come un “dio immanente che ad ogni istante ricrea il proprio mondo, ma come una
forza che, tra le altre, per esistere deve organizzarsi, stabilire delle alleanze e combattere”. 

La messa in discussione del dato, dell’oggetto nella sua trascendenza permette di rimodulare diversamente
anche la riflessione etica. Gianluca Solla propone da questo punto di vista di pensare la felicità non più a
partire da un oggetto, il cui incontro sarebbe causa della mia felicità, ma come immanente alla vita, all’essere
in atto di ogni esistente.

 

Ancor più radicalmente la felicità andrebbe pensata non come una qualificazione, un modo della vita, ma
come coincidenza con la vita nell’assenza di qualificazioni, con “la vita nel suo agirsi prima di ogni qualità
che possa esserle attribuita”. Potremo chiamare questa felicità godimento, nella misura in cui questo
godimento si struttura in forma infinitiva, un godere, una potenza in atto in ogni vivente. Non si tratta qui di
fare un puro elogio della vita impersonale, quanto di pensare l’etica nell’intreccio tra impersonale e
personale, tra la potenza di un uso comune e l’atto di un uso proprio. Questo intreccio lo possiamo cogliere
per esempio nell’amore che, come ha mostrato Giorgio Agamben in La comunità che viene, non si rivolge
mai a delle determinate proprietà dell’amato e nemmeno ne prescinde in nome di un puro amore universale,
ma desidera l’amato tale quale è con tutti i suoi predicati. Se da un lato non si prescinde dalle determinazioni
che costituiscono l’individualità di ognuno, dall’altra si tratta però di cogliere lo scarto di questo “tale quale
è”, ovvero di quel punto impersonale in cui il vivente si trova a coincidere con la vita nella sua
inappropriabilità.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero





