DOPPIOZERO

Viverelafilosofia: Pierre Hadot

Moreno Montanari
24 Maggio 2020

“Tante cose sono belle avedersi, diceva Schopenhauer, ma essere unadi loro e tutt’ altra cosa. Lafilosofia
consiste nel coraggio di accettare consapevolmente il fatto di essere proprio unadi loro”. Non c’éné
narcisismo né megalomaniain queste parole di Pierre Hadot, il filosofo francese di cui ricorre quest’anno il
decimo anniversario della morte, avvenuta a Parigi il 24 aprile del 2010. C’ e piuttosto I’ invito a una nuova
percezione del mondo, che condurraa unarevisione del proprio modo di concepire se stessi, laredtaelavita
(Pierre Hadot, La filosofia come maniera di vivere, Einaudi, 2008, p. 232).

L’ideadi fondo che permeatuttala sua filosofia, ed emerge da uno studio profondo delle fonti antiche, ruota
infatti attorno a condimento che il suo sapere “non consiste nell’insegnamento di una teoria astratta e meno
ancorain un’eseges di testi, main un’arte di vivere, in un atteggiamento concreto, in uno stile di vita
determinato, che impegna tutta I’ esistenza. L’ atto filosofico non si situa solo nell’ ordine della conoscenza,
ma nell’ ordine del «Sé» e dell’ essere: & un progresso che ci fa essere pitl pienamente, che ci rende migliori. E
una conversione che sconvolge lavitaintera e che cambial’ essere di colui che lacompie. Lo fa passare da
uno stato di vitainautentica, oscurata dall’ incoscienza, rosa dalla cura, dalle preoccupazioni, allo stato di vita
autentica, dove I’ uomo conosce la conoscenza di sé, la visione esatta del mondo, la pace e lalibertainteriori”
(Pierre Hadot, Eserciz spirituali efilosofia antica, 1981, tr. it. Einaudi, 1998, pp. 31-32). Questo tipo di
condizione alaquale lafilosofialavoranon si guadagna, dunque, studiando i testi di maestri, che certamente
sono oggetto di un’ attenta e meditazione e talvoltadi un vero e proprio culto, ma sottoponendosi a una vasta
gammadi pratiche filosofiche, che definira esercizi spirituali “perché opera non solo del pensiero, madi tutto
lo psichismo dell’individuo” (ibid, p. 30).


https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/vivere-la-filosofia-pierre-hadot
https://test.doppiozero.com/moreno-montanari




Il loro principale compito e insegnare a trascendere le abituali categorie attraverso le quali siamo soliti
organizzare |’ esperienza offrendo cosi al’individuo la possibilita di sperimentare, in forma particolarmente
Viva, partecipata e intensa, una diversa percezione e concezione di sé, come parte vivente del tutto che &
anche un impegno etico ariorientare la propriavitaalaluce di questa presadi coscienza:

“Laddove I’'uomo comune ha perduto il contatto col mondo, non vede il mondo in quanto mondo, ma trattail
mondo come un mezzo per soddisfare i suoi desideri, il saggio non cessadi avere costantemente presente il
tutto. Pensa e agisce in una prospettiva universale. Ha il sentimento di appartenere a un tutto che eccede i
limiti dell’individualita. Nell’ Antichita, questa coscienza cosmica si Situavain una prospettiva diversada
guella della conoscenza scientifica dell’ universo che poteva essere per esempio laricercadel fenomeni
astronomici. La conoscenza scientifica era oggettiva e matematica, mentre la coscienza cosmica erail
risultato di un esercizio spirituale che consisteva nel prendere coscienza del posto occupato dall’ esistenza
individuale nella grande corrente del cosmo, nella prospettiva del tutto, nella prospettiva del tutto «toti se
inserens mundo» «inserendosi nella totalita del mondo» (Seneca, Lettere a Lucilio, 66, 6). Questo esercizio
non s situava nello spazio assoluto della scienza esatta, ma nell’ esperienza vissuta del soggetto concreto che
vive e percepisce’ se stesso come parte del Tutto. (P. Hadot, Eserciz spirituali e filosofia antica, p. 165)



Lettere a LLucilio
Libri I-X111

0

L

con testo a fronte

IS

T :
L I e
B e - e e

L’ esercizio in questione va sotto il nome di “esercizio spirituale dellafisica’, praticato in particolare dagli
stoici e dagli epicurei, ma probabilmente gia presente nella tradizione pitagorica (ve ne sono tracce nei Versi
aurei), e viene effettuato non solo adottando uno sguardo su se stessi e sui fenomeni del mondo a partire da
un punto di vista assoluto che li ingloba e li svelanellaloro irriducibile interconnessione (punto di vista che
accomuna, pure nelle diverse concezioni, tutte le filosofie antiche) o riflettendo sulla natura ultimadi tutte le
cose (laphysis e’ arché che la organizza), ma sperimentando un diverso modo di percepire se stessi come
espressione di tutto cio. Ce ne offre una testimonianza biograficalo stesso Hadot:

“Eracalatalanotte e le stelle brillavano in un cielo immenso, fui invaso da un’ angoscia insieme terrificante e
soave, provocatada sentimento della presenza a mondo, o a Tutto, e di me in questo mondo. Ero incapace
di esprimere lamia esperienza, main seguito sentii che poteva corrispondere a domande come: chi sono?,



perché sono qui? Provavo un senso di estraneita, |o stupore, lameraviglia di esserci. Nello stesso tempo
percepivo di essere immerso nel mondo, di farne parte, e che il mondo si estendeva dal piu piccolo filo d’ erba
fino alle stelle. E mi era presente, intensamente presente. Credo di essere filosofo a partire da quel

momento.” (P. Hadot, La filosofia come maniera di vivere, cit. p. 9).

Hadot scoprira poi che |’ esperienza biografica che segnail suo ingresso nella filosofia va sotto il nome di
“sentimento oceanico”, concetto coniato da Roman Rolland per connotare ogni autentico sentimento
religioso in cui Freud, inizialmente scettico, riconoscerala possibilitadi “rovesciare i normali rapporti trai
territori della psiche, cosi da poter cogliere eventi profondi dell’ 1o e dell’ Es altrimenti inaccessibili” (S.
Freud Opere, vol. 11, Bollati Boringhieri, Torino, 1932, p.190) —il che e particolarmente consonante con
I"idea hadotiana che questo tipo di esperienza chiami in causal’intero psichismo dell’individuo. Uno del
principali meriti di Hadot consiste del resto nell’ aver sottratto allareligione il monopolio della spiritualita
rivendicandolo, in formalaica, per ogni filosofia che ricerchi un contatto con il tutto, ma anche di aver
spiegato che per quanto forte ed intenso possa essere I'insight al quale si perviene quando si riesce a
pervenire a questo genere di esperienze — affidate agli esercizi spirituali dellafilosofia antica, primaancora
che dellatradizione cristiana— tocca poi al’individuo amplificarne il senso in chiave comunitaria:

“lafilosofia antica € sempre unafilosofia che s praticain gruppo, che si tratti delle comunita pitagoriche,
dell’amore platonico, dell’ amicizia epicurea, della direzione spirituale stoica. La filosofia antica presuppone
uno sforzo comune, una comunita di ricerca, di aiuto reciproco, di sostegno spirituale. Ma soprattutto i
filosofi, e infine persino gli epicurei, non hanno mai rinunciato ad agire sulle cittd, atrasformare la societd, a
rendere servizio ai loro concittadini, che spesso hanno loro tributato elogi di cui testimoniano leiscrizioni. Le
concezioni politiche hanno potuto essere diverse a seconda delle scuole, mala preoccupazione di esercitare
un’influenza nella citta o nello Stato, sul re, sull’ imperatore, & sempre rimasta costante. (...) E la stessa
saggezza che s conforma alla Ragione cosmica e alla Ragione comune agli esseri umani. Questa
preoccupazione di vivere al servizio della comunita degli uomini, questa preoccupazione di agire secondo
giustizia, € un elemento essenziale di ogni vitafilosofica. In altri termini, la vita filosofica comporta

normal mente un impegno comunitario. (...) Questa é lalezione dellafilosofia antica: un invito per ogni
uomo atrasformare se stesso. La filosofia e conversione, trasformazione della maniera di essere e del modo
di vivere, ricercadella saggezza’ (P. Hadot, Eserciz spirituali e filosofia antica, op. cit., p. 166).

E evidente che questa rilettura della fil osofia antica, che qui posso solo accennare, modifica profondamente
la concezione che ne abbiamo e mina alle sue fondamentail pregiudizio, duro a morire, che lafilosofia
costituisca unaforma di sapere puramente astratta, magari affascinante maincapace di incidere
concretamente sullavita di tutti i giorni. Laricaduta esistenziale degli esercizi spirituali filosofici appare
chiarissima; si pensi, solo per limitarci ad alcuni esempi, all’esame di coscienza dei pitagorici e degli stoici,
svolto laseraprimadi dormire per misurare e ridurreil pit possibile ladistanzatrail proprio stile di vitaei
principi filosofici che lo ispiravano, con I'impegno a progredire nel giorno seguente; alla meditazione dello
sguardo dall’ alto, praticatain particolare dagli stoici per apprendere arelativizzare I'importanza dell’io
rispetto al cosmo e provare aricollocarsi, anche dal punto di vista politico, nella prospettiva del Tutto; al
memento mori epicureo e stoico come esercizio per ricordarsi di vivere appieno, divenendo particolarmente
presenti a se stessi e alla vita, nella consapevolezza della caducita dell’ esistenza; all’ esercizio di
contemplazione della fisica cosmica quale paradigma esistenziale che predispone a una diversa percezione di
sé nel mondo e disvelalavastatramadi relazioni che ci intessono e che ci rendono interdipendenti gli uni
dagli atri, in Marco Aurelio e Seneca; alo sforzo quotidiano, comune atutte le scuole filosofiche, di
esercitarsi a condurre una vita esaminata, maggiormente consapevole e autentica, volta alla promozione della
pienafiorituradel proprio e dell’ altrui potenziale umano, nellaricercadi unideale di saggezzaches sa



irraggiungibile mache s considera, non di meno, irrinunciabile.

Inquadrata allaluce di queste pratiche, lafilosofia palesail suo desiderio di liberare gli individui dalle loro
superstizioni, dalle loro paure e dai loro pregiudizi, per instradarli verso la possibilita di una vita piu autentica
perché capace non solo di interrogarsi sul proprio senso, allaluce dei concetti di verita, giustizia, collettivitae
cosmo, madi creare le condizioni per un diverso modo di vivere, personale e collettivo, cheincarni i valori a
cui S'ispira, creando le premesse per un mondo piu giusto, saggio e redlizzato. La suaforza eversiva— ben
notaachi studi lavitadei suoi principali protagonisti —si attenua radicalmente nel medioevo, quando viene
confinata nelle universita e ridotta a mero arsenale concettuale e argomentativo al servizio dellateologia, e
subisce, seppur con rare ma significative eccezioni, un ulteriore ridimensionamento nella modernita, allorché
si iniziaaconsiderare filosofi pensatori, per o pit docenti universitari, che non sentono piu I’ esigenza di
testimoniare con il proprio stile di vitala bonta delle teorie che insegnano e di cui Sono riconosci uti
specialisti. Questi, agli occhi di Hadot, non sono filosofi ma studiosi di filosofia, intaluni casi straordinari
architetti o ingeneri del pensiero che offrono un prezioso contributo al nostro modo di pensare e intendere le
cose ma che non sentono alcuna esigenza di indicare, testimoniandolo, un diverso modo di vivere. La
scommessa di Hadot e che, opportunamente ripensata, |a filosofia possa invece tornare ad essere intesa e
praticata come una propostadi vitaun po’ piu consapevole, giusta, armoniosa e saggiaincentrata proprio su
questi esercizi che hanno lo scopo di facilitare e consolidare il cambiamento, a partire da se stessi ma
pensandos come ponte per gli atri e per un mondo avenire a quale si apreil passo. Esercitars ad essere

all’ altezza delle esperienze di verita e bellezza che si € vissuto o che si € compreso, dando vita a unamaniera
di vivere cheresti loro consonante, € I’impegno etico al quale lafilosofiadi Hadot richiama, nel segno dello
sforzo, comune atutte le scuole antiche, di promuovere la piena fioritura o espressione dell’ umanita,
paradigmaticamente incarnata dall’ ideal e del saggio.

Certo il nostro tempo richiede di ripensare questo antico ideale in forme meno esemplari e superogatorie che
sappiano valorizzare, rispetto all’ antichita, le differenze di genere, di eta e di culturae che s arricchiscano
dei contributi offerti dal sapere della contemporaneita alla comprensione dei fenomeni umani e cosmologici,
come invitaafare nel corso di tuttala sua opera filosofica Romano Madera che si concentrain particolare
sullapossibilitadi arricchirlaallaluce del sapere della psicologia del profondo, di una pedagogia del corpo
che tenga conto delle pratiche delle diverse tradizioni spirituali d’ Oriente e Occidente, antiche e moderne,
con |’ apertura ad un orizzonte di senso mitobiografico e ai contributi piu fecondi di uno sguardo sistemico
sullareata.



ROMANO

MADERA

del senso

. Psmologla "
=/ del profondo
o eylrtaﬁlosoﬁca .



Lasua prospettiva hatral’atro il merito di ampliare lo spettro di quello che Hadot chiama“I’intero
psichismo” aladimensione inconscia, aprendo la strada a un’ ulteriore pistadi trascendenza, che permette di
tesaurizzarne in chiave analitica quella funzione terapeutica che lafilosofia antica si riconosceva. Ad ogni
modo, che si vogliaripensarlaalaluce di questa proposta o meno, la possibilitadi tornare a concepire la
filosofia come una manieradi vivere tesa a custodire la sensazione di meraviglia per I’ esistenza, aricercareiil
senso delle cose e del nostro stare al mondo in una prospettiva non piu egocentrica ma ecocentrica, a
perseguire unavita piu vera e autentica che, nell’ aristotelica consapevol ezza che siamo “animali sociali”,
provi aredlizzars prendendosi curadelle relazioni che lainnervano, vivendole come risorse e opportunita
anziché come impedimenti o limiti &€ ancora possibile. Essa, tuttavia, richiede una particolare forma di
coraggio che éin fondo unaformadi fedelta allavitae a se stessi:

“Tante cose sono belle avedersi, diceva Schopenhauer, ma essere una di loro e tutt’ altra cosa. Lafilosofia
consiste nel coraggio di accettare consapevolmente il fatto di essere proprio unadi loro. Alcuni esseri umani,
molto semplici e comuni, come osserva Montaigne, possiedono questo coraggio ed é cosi che accedono alla
vitafilosofica. Anche quando soffrono e si trovano in una situazione disperata, riescono talvolta a
considerareil fatto di esistere nel mondo come qualcosa di splendido. (...)

In definitiva, il mondo é forse splendido, spesso atroce, enigmatico. L’ ammirazione puo diventare stupore,
stupefazione, persino terrore. Lucrezio, parlando dellavisione della naturarivelatagli da Epicuro, esclama:
“Di fronte a questo spettacolo si coglie una sorta di piacere divino e un brivido di sgomento. Sono proprio le
due componenti del nostro rapporto al mondo, insieme piacere divino e sgomento (...). Questo brivido sacro
non si produce volontariamente, manelle rare occasioni in cui ci coglie, non dobbiamo cercare di sottrarci,
perché s deve avereil coraggio di affrontareI’indicibile mistero dell’ esistenza’.

Questo articolo riprende in parte e sviluppa “Gli esercizi spirituali” di Pierre Hadot pubblicato su “ la Repubblica” il
23aprile 2020.

Se continuiamo atenere vivo questo spazio € grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Tornapresto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero







