DOPPIOZERO

Ricominciar e dopo |'ecocidio

Michela Dall'Aglio
10 Giugno 2020

Ricominciare e la parola d'ordine che riecheggia e rimbalza un po' dovunque in questi giorni, come
esortazione, speranza e auspicio, e tutti sappiamo perché. Ma da dove ricominciare e in quale direzione &
ancoratutt'altro che chiaro. Voci di ogni genere —di scienziati, climatologi, sociologi e di molti altri —da
tempo e dadiverse parti Si alzano e si sovrappongono per avvertire, esortare, ammonire... e ognunalo fa
apportando ottime ragioni. Mail mondo contemporaneo é diventato estremamente complicato e, oggi piu che
mai, il futuro & avvolto in una nebbiafitta e oscura. Quando il passato non rischiara l'avvenire lo sguardo
avanza nelle tenebre, affermava con una certa angoscia Alexis de Tocqueville assistendo, a meta ‘800, ala
fine della societa che conosceva. Un senso d'inquietudine pervadeva gli animi mentre soltanto pochi
percepivano che qualcosa di totalmente nuovo e ignoto andava preparandosi dietro quelle tenebre, e nessuno
sapeva cosa sarebbe stato. Ed € un po' la situazione che stiamo vivendo oggi, e tanti cercano di decifrarla
senza arrendersi all’ ansia 0 abbandonarsi a una beota volonta di ignorarla.

In tale contesto, nel vocio che ci confonde e ci snerva, e possibile che abbia qualcosa di significativo da
aggiungere una figura tanto lontana come quella di Nog, il biblico costruttore dell'arca? Teresa Bartolomel,
filosofa del linguaggio, lettrice profonda e appassionata della Bibbia e docente presso I'Universita Cattolica
di Lisbona, risponde senz'dltro di si. Affermaanzi che, "paradossalmente, € proprio il nostro tempo, questo

X X1 secolo carico di minacce planetarie inedite per dimensioni e qualita, che strappalastoriadi Noé a regno
arcaico dellaleggenda, gettando una nuova luce su questa narrazione primordiale che ci raggiunge dalle
cateratte della storia, rivelando la sua urgenzatragica, la sua caricadi duro realismo, lasuarilevanzaeticae
spirituale." E lo fanel saggio Dove abitala luce? (Vitae Pensiero), in cui, apartire dallafondamentale
osservazione che la Bibbia non & "un parco archeologico di personaggi e aforismi" ma un grande codice
ermeneutico del pensiero e della cultura Occidentale, e che lateologia € una scienza interpretativa del mondo
— d'dtra parte come affermavadil filosofo Kierkegaard, citato nella parte finale del saggio, "non si puo parlare
dell'uomo senza parlare di Dio" — Teresa Bartolomei analizzala storia di Noe traendone un messaggio utile e
incoraggiante per |'oggi. C'é infatti una via d'uscita, una possibilitadi salvare il mondo, manon € unavia
facile e percorrerlarichiede decisione, volonta e determinazione da parte di tutti. Nella seconda parte del
saggio l'autrice, poi, si sofferma su un'altra figura neotestamentaria, quella di Giuda attorno alaquale
sviluppa un discorso stimolante ma piu specificamente rivolto a chi abbiainteressi nel campo teologico e
spirituale. Mi soffermero, pertanto, sulla storia di Noe, la piu ecologicadi tutte le storie bibliche.

Spogliatadai suoi contorni mitici essa diventa per |'autrice "un'ipotesi scientifica e storicadi stringente
attualita’ che, aprendo a una nuova prospettiva teologica, porta dalla teologia della creazione allateologia
dell'ecocidio, ovvero al riconoscimento della radice etica della catastrofe ecologica. A lungo si e letto
I'episodio biblico soffermandosi sulla decisione divina di distruggere I'umanita perché la malvagita degli
uomini eragrande e "ogni intimo intento del loro cuore non era altro che male, sempre” (Gen 6, 5). Al punto
che Dio si eraaddirittura pentito di averlo creato e ne era cosi profondamente addolorato da decidere di
punirlo, lasciando perire con lui ogni vivente, animali e piante compresi. La malvagita umana deve essere


https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/ricominciare-dopo-lecocidio
https://test.doppiozero.com/michela-dallaglio

punita, lafine dei viventi € un danno collaterale che getta un‘'ombra sulla giustizia divina che non fa
differenzatra colpevoli e innocenti. Teresa Bartolomei invita a unalettura che non negalegittimita alla
prima, ma spostando I'accento sulle conseguenze delle cattive azioni dell'umanita—del tutto dimentica del
compito ricevuto di custode della Terra e delle sue creature — mostra cheil custode sta compiendo un delitto:
I'ecocidio. L'intervento divino dungue non € per punire l'uomo per e sue cattiverie, maper salvare la Terra
dalla distruzione che la suaincuria provochera. In questo gialo in cui il potenziale assassino é il
maggiordomo, altrimenti detto il custode, ogni riferimento afatti e situazioni reali e voluto, compreso
I'isolamento di quaranta giorni, nell'arca o altrove; elemento certo non fondamentale, ma evocativo. Cosi
decodificato il mito di Noé presental'uomo come colpevole, la Terra come vittima e Dio come suo
soccorritore impegnato in un'azione drastica ma necessaria. Laicamente, come ha detto Umberto Galimberti
in unarecenteintervista (il sito AlzogliOcchiversoilCielo) laTerra"s sta vendicando, perché latrattiamo
troppo male".



https://alzogliocchiversoilcielo.blogspot.com/2020/05/la-natura-si-e-vendicata-con-la.html




La prima interpretazione, quella secondo cui il diluvio sarebbe una punizione per la cattiva condotta morale
dell'uomo, avverte Bartolomei, eral'unica verosimile nel contesto in cui il racconto biblico si € formato,
guando I'idea che I'uomo potesse avere il potere di distruggere la Terra eraimpensabile. Mentre oggi la
seconda lettura, che intende il racconto come un ammonimento e l'intervento divino un'azione estrema per
savare la Terraelavita, lo rende d'inquietante attualita, perché sappiamo di averei mezzi per distruggerla. E
molti segni ci avvertono che gial'abbiamo molto ferita. La storia, quindi, per noi non suona piu soltanto
come un mito dall'intento morale, é diventata qualcosa di ancora piu serio, € "la profetica formulazione
biblica" di cio che 'autrice chiama, appunto, ecocidio. Nel momento in cui I'iniquita sociale assume
"proporzioni talmente vaste da diventare incompatibile con il bene sommo dellavita, in tutte le sue forme, al
punto da potere determinare la distruzione del pianeta’, I'intervento divino puo davvero essere considerato
malevolo o lanatura, che si ribellaal destino che le prepariamo, crudele?

Lastoriadel diluvio ci dice due cose "terribili e fondamentali...: chel’irreversibile distruzione

dell’ ecosistematerra e una possibilitareale, e che essanon € unafatalitanaturale o il frutto di una meritata
punizione divina, entrambe sottratte a controllo dell’ uomo, ma é esclusivamente il risultato di una
responsabilita umana e come tale interamente evitabile". E questa potrebbe essere una buona notizia, perché
se non e inevitabile non tutto e perduto e possiamo fare qualcosa. Ma cosa? L 'opinione pubblica odierna,
secondo Teresa Bartolomel, e divisatra coloro che rimuovono o negano il problema ecologico nel timore che
la sostenibilita abbia costi troppo elevati, e coloro che propongono alternative radicali al nostro attuale modo
di vivere, rifiutano latecnologia e pensano a un ritorno amodelli di vita d'atri tempi. Selaprimasceltaé
omicida ed ecocida, la seconda e discutibile, utopistica e soprattutto poco desiderabile. Non solo, infatti, il
tempo e lastorianon si fermano né tantomeno possono scorrere aritroso, ma per di pit nel passato tanto
agognato lamaggior parte della gente vivevamalissimo e st morivadi fame e di malattia molto pit di oggi.
Inoltre, secondo il racconto, Dio spiega a Noe fin nel minimi dettagli come deve costruire I'arca e lo istruisce
con estrema precisione su tutto quello che deve fare. E pertanto impossibile trovare in esso un pretesto anti-
tecnologico. Laviad'uscita suggerita dalla vicenda, per Teresa Bartolomel, risulta evidente se si sofferma
I'attenzione sulle finalita di tutto il lavoro richiesto a Nog, ovvero usare tutte le proprie abilitatecniche e la
capacita di fare scelte razionali con I'obiettivo di preservare lavita. La costruzione dell'arca diventa, cosi,
simbolo e figura di un nuovo approccio con il mondo, di un nuovo modello di civiltae di convivenzacon la
natura.

Perché |a creazione non sia distrutta dalle azioni umane, € necessario stipulare un patto, I'alleanza cosiddetta
noachica, traDio e "ogni essere che vive in ogni carne che é sullaterra’ (Gen 9, 16), cioé con tutto il creato,
affinché I'umanita si riconcili con la natura e salvi se stessainsieme alei. Dipendono I'una dall'altra, I'umanita
non hafuturo su una Terra devastata, ma questa puo perdere la capacita di sostenere lavitaa causadelle
azioni degli uomini. Di fronte a pericolo Noe non fa calcoli economici, non esita, lascia ogni suo lavoro per
dedicare se stesso e tutte le proprie risorse alla costruzione dell'arca; e non vi fa salire soltanto gli animali

utili e produttivi per lui, maanche quelli pericolosi, selvatici, impuri. Lo muove una grande e vera
preoccupazione per tutta la creazione.

Se |la Bibbia contiene qual cosa che ogni epoca puo ascoltare, se non perde mai la propria attualita
rinnovandos attraverso la continua interpretazione di generazione in generazione, in questo momento storico
il racconto del diluvio "e un messaggio ... che oggi, in quest'ora apocalittica dell'agonia del pianetaterra, puo
e deve essere letto come un manuale di istruzioni su come correre (letteralmente) ai ripari e scongiurare la

sciaguraincombente”. E possiamo farcela, perché — e questo & un altro ammaestramento ricorrente nella



Scrittura— bastano pochi giusti per salvare il mondo, come racconta la saggezza ebraica: ogni generazione si
salva perché (e se) in essa vivono almeno dieci giusti. Anche se oggi la Storia fa molta paura, ha dichiarato
Teresa Bartolomei in una recente intervista, possiamo e dobbiamo reagire contrapponendole la nostra
capacita di sognare un futuro trasformato da noi stessi attraverso scelte concrete coerenti, non utopistiche, ma
almeno di buon senso.

Ci saramodo di tornare su questi argomenti dato che in occasione del quinto anniversario della pubblicazione
dell'Enciclica Laudato S' il papa haindetto un anno di approfondimento invitando "tutte le persone di buona
volonta ad aderire, per prendersi cura della nostra casa comune e dei nostri fratelli e sorelle piu fragili”.

Per una settimanai concittadini di Noe lo avevano guardato costruire |'arca senza capire, senza chiedergli
cosa stesse facendo né per quale motivo. Era stato dato loro un po' di tempo, una settimana, biblicamente
vuol dire un tempo abbastanza lungo. Quanto ne sara gia passato?

Se continuiamo atenere vivo gquesto spazio € grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Tornapresto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero







