
 

Le mani e l’origine del linguaggio (per quel che ne
so) 
Mario Barenghi
11 Giugno 2020

A volte il confronto fra i titoli – o fra i sottotitoli – è curioso. L’ultimo libro di Michael C. Corballis, da poco
in libreria – La verità sul linguaggio (per quel che ne so), Carocci – è la traduzione, ad opera Ines Adornetti,
di The Truth about Language: What It Is and Where It Came From, University of Chicago Press, 2017.
Viene da chiedersi se il divario fra la cauta dicitura del sottotitolo italiano e la perentoria assertività di quello
originale dipenda dalla volontà di uno dei due editori, o di entrambi: e a quale vada la preferenza dell’autore.
Certo, quanto a copertina, la versione italiana vince di parecchie lunghezze.

L’origine del linguaggio è uno dei temi più affascinanti, sfuggenti e controversi della ricerca contemporanea.
Nel variegato panorama degli studi – che vede mobilitata una platea interdisciplinare di linguisti, filosofi,
psicologi, biologi, archeologi, antropologi, paleontologi, primatologi – spicca l’antinomia fra due posizioni
fondamentali. Alcuni ritengono che il linguaggio umano si sia manifestato d’improvviso, in una sorta di
esplosione (un big bang), come conquista esclusiva della specie Homo sapiens – se non addirittura di una
particolare popolazione di Sapiens, dalla quale tutti noi discendiamo – e che di conseguenza la sua origine
vada collocata in un’epoca compresa fra 100.000 e 60.000 anni fa. Altri pensano invece che il linguaggio sia
il risultato di un lento sviluppo, svoltosi lungo il corso del Pleistocene: e che quindi riguarda l’intero genere
Homo, inclusi non solo i Neandertaliani, ma anche l’antico e glorioso Homo erectus.

 

Corballis, neuroscienziato neozelandese già noto al pubblico italiano per due importanti studi – Dalla mano
alla bocca. Le origini del linguaggio (Cortina, 2008); La mente che vaga. Cosa fa il cervello quando siamo
distratti (ivi 2016): qui la mia recensione –, si schiera senza esitazioni nel secondo gruppo, che annovera tra
le sue file i più convinti sostenitori del principio enunciato da Darwin in The Descent of Man, 1871: «La
differenza mentale fra l’uomo e gli animali superiori, per quanto sia grande, è certamente di grado e non di
genere».     

Il dilemma è di grande rilievo. Dato il fortissimo investimento emotivo e simbolico sulla comunicazione
verbale che da sempre contraddistingue le nostre culture, in gioco è la stessa idea di «uomo». Chi vede nella
nascita del linguaggio un «Rubicone», ossia una soluzione di continuità abbastanza netta, salva qualche
residuo di un’antica rivendicazione di eccezionalità ed esclusività che ieri contrapponeva l’uomo agli
animali, ai «bruti» (e quindi, in sostanza, a tutto il resto del creato), e che oggi, più modestamente, si limita a
tracciare una linea di confine tra l’umanità moderna e le altre specie umane e ominidi. Chi al contrario
sostiene l’ipotesi di un’evoluzione graduale mette in rilievo quanto accomuna gli umani agli altri viventi: ed
è chiaro che l’alternativa investe orizzonti ben più ampi di un dibattito disciplinare. Da profano, io mi sento
decisamente più vicino alla seconda posizione, anche se meno drammatica e – come dire? – meno
coinvolgente dal punto di vista narrativo. L’idea di un gruppo di Sapiens che grazie all’inedita risorsa del
linguaggio articolato abbia la meglio sia su altre specie di umani, sia sugli altri Sapiens privi di favella,
potrebbe essere il nucleo di un intreccio romanzesco; ma a me pare più plausibile che le cose non siano
andate così. Resta, è vero, un dato problematico che ci fornisce la ricerca genetica: cioè la probabile

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/le-mani-e-lorigine-del-linguaggio-per-quel-che-ne-so
https://test.doppiozero.com/le-mani-e-lorigine-del-linguaggio-per-quel-che-ne-so
https://test.doppiozero.com/mario-barenghi
http://www.carocci.it/index.php?option=com_carocci&task=schedalibro&Itemid=72&isbn=9788829000517
https://www.doppiozero.com/materiali/recensioni/meglio-concentrati-o-distratti


discendenza della massima parte della popolazione mondiale da un gruppo di Sapiens abbastanza piccolo,
artefice dell’ultima «uscita dall’Africa». Ma la spiegazione potrebbe essere ricondotta a fattori diversi, non
dipendenti dall’evoluzione culturale (ad esempio, la casuale acquisizione di immunità rispetto a qualche
categoria di agenti patogeni).   

 





 

All’antinomia tra big bang (o «grande balzo in avanti») ed evoluzione graduale se ne affianca un’altra, di
importanza non minore, che oppone la maggior parte della linguistica novecentesca – a cominciare dal suo
esponente più illustre, Noam Chomsky – a una linea più recente, i cui esponenti principali sono l’israeliano
Daniel Dor, di cui ho parlato a suo tempo su queste pagine e il californiano Daniel Everett (che ha legato il
proprio nome, fra l’altro, allo studio della lingua di una popolazione amazzonica, i Pirahã). Schematizzando,
l’alternativa è tra una concezione del linguaggio come manifestazione di regole innate, ovvero (in una
versione più aggiornata e moderata) come modalità del pensiero, da un lato, e una concezione del linguaggio
come prodotto di una tecnologia, e quindi come risultato di un apprendimento, dall’altro. Secondo
quest’ultima ipotesi, a dare impulso allo sviluppo del linguaggio è stata la necessità pratica di condividere
pensieri ed esperienze: dunque, un fattore esterno, non un mero processo neurologico. All’analisi delle
posizioni di Chomsky, delle sue graduali concessioni a una visione evoluzionistica della genesi del
linguaggio, nonché della sua ostinata difesa di una linea «eccezionalista» sempre più debole, Corballis dedica
parecchie pagine; e anche in questo caso trovo le conclusioni del tutto persuasive. 

 

Nel panorama di un’interpretazione darwiniana, Corballis si distingue poi per la chiarezza con cui sottolinea
la differenza tra linguaggio e parola. La comunicazione verbale è solo una delle possibilità, e, nella storia del
genere umano, non la più antica. Qui ritroviamo la tesi dell’importanza del linguaggio gestuale, che era al
centro dell’argomentazione in Dalla mano alla bocca (From Hand To Mouth, 2002). Non c’è dubbio che i
nostri parenti più prossimi (scimpanzé e bonobo) abbiano un fortissimo controllo della manualità, molto
superiore al controllo sulle emissioni vocali; la lingua dei segni dimostra che gesti e mimica sono più che
sufficienti a sostenere un linguaggio articolato; il predominio della parola non ha mai soppiantato del tutto i
vari aspetti della comunicazione corporea. La gestualità, potremmo aggiungere, è un intero universo. 

 

Nella fattispecie, la teoria gestuale sull’origine del linguaggio è oggi condivisa da vari altri illustri studiosi,
quali Michael Tomasello e Michael Abib («ma anche da un non Michael, Giacomo Rizzolatti»). Affascinante
è poi l’idea che il linguaggio rappresenti una sorta di estensione della cosiddetta «teoria della mente» (cioè
della capacità di interpretare pensieri ed emozioni altrui). In tale contesto, difficile da sopravvalutare è una
caratteristica del linguaggio su cui ha insistito in particolare Thomas C. Scott Phillips in un altro volume
tradotto da Carocci, Di’ quello che hai in mente. Le origini della comunicazione umana (2017), cioè la
sottodeterminazione: ogni atto comunicativo fa leva su procedimenti inferenziali.

 

C’è tuttavia un punto nel discorso di Corballis che non mi pare del tutto chiarito, cioè le ragioni della
transizione dal linguaggio gestuale a quello vocale. Corballis sottolinea due aspetti: la costante del
movimento («dal movimento del corpo e delle mani si passò a quelli del viso, per arrivare infine a quelli
circoscritti all’interno della bocca») e la tendenza verso l’astrazione e la convenzione, largamente
documentabile nella storia delle lingue dei segni («Il linguaggio verbale può […] essere visto come il punto
finale del passaggio alla convenzionalizzazione e dell’aumento dell’efficienza»). A mio avviso, la
spiegazione è insufficiente: qualcosa manca. E a colmare la lacuna si presta bene un’altra affascinante teoria
sull’origine del linguaggio, formulata tempo fa dall’antropologa americana Dean Falk: cioè l’investimento
sulla comunicazione vocale nel rapporto madre-piccolo, reso necessario dalla sopravvenuta impossibilità per
le madri ancestrali di fare come le femmine delle grandi scimmie (i cui piccoli si tengono aggrappati alla
pelliccia con quattro mani). Il contatto sonoro surroga il contatto fisico; il controllo sulle emissioni vocali, di
conseguenza, si potenzia; alle esigenze della comunicazione articolata si potrà dunque far fronte, ove
necessario, anche attingendo alle risorse della voce. E vorrei aggiungere che nessuna spiegazione del ricorso
alla comunicazione verbale mi pare più persuasiva quanto quella proposta da Robin Dunbar, l’autore di

https://www.doppiozero.com/materiali/recensioni/daniel-dor-il-linguaggio-come-entita-sociale
https://www.doppiozero.com/rubriche/3/201806/gesti
https://www.doppiozero.com/materiali/saggi/homo-loquens
https://www.doppiozero.com/materiali/saggi/homo-loquens


Grooming, Gossip, and the Origin of Language (1997).

Ma c’è un altro aspetto della manualità che merita di essere ricordato, e che emerge con chiarezza dal libro di
Corballis: il legame fra l’articolazione del linguaggio e lo sviluppo di tecniche di costruzione degli strumenti.
Per produrre e utilizzare utensili occorre mettere in atto procedimenti che sottostanno anche all’evoluzione
della grammatica, quali la combinazione di parti o la successione temporale delle operazioni.

 

Qui mi pare che la riflessione incroci sentieri già battuti dalla storia della scienza e della filosofia: penso ad
esempio a un libro che molto mi colpì quando lo lessi, negli anni del liceo, Lavoro manuale e lavoro
intellettuale nell’antica Grecia di Benjamin Farrington (Feltrinelli 1970). Sarebbe scorretto, peraltro,
dimenticare il ruolo degli arti inferiori. Homo sapiens è una specie camminatrice. Non credo che i nostri
progenitori avrebbero imparato a comporre lunghi discorsi se non avessero fatto anche – spesso, a lungo, e
prima – l’esperienza di compiere lunghi spostamenti. Camminare e raccontare sono attività imparentate. In
entrambe, è tutta questione di ritmo: non a caso, sia in latino sia in greco l’unità di misura della metrica è
denominata «piede». Insomma: l’origine del linguaggio è una faccenda che chiama in causa tutto il corpo,
bocca, cervello, volto, mani, piedi. E non è un caso se ci si sentiamo così impacciati, così menomati, oggi che
a tanti di noi tocca dover parlare immobili davanti a una webcam.   

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero





