
 

Max Weber: la porta girevole della ragione
occidentale 
Francesco Bellusci
14 Giugno 2020

“Il tempo si arresta. Verso sera, l’ultimo respiro. I tratti del viso assumono un’espressione di dolcezza e di
sublime rinuncia. Ormai è via, rapito in paesi lontani e irraggiungibili. La terra non è più la stessa”. Con
queste parole commosse, nella biografia che gli dedicherà sei anno dopo, Marianne Weber, studiosa di
scienze sociali, attivista politica, femminista, descrive gli ultimi istanti di vita del marito, Max Weber, colpito
da una polmonite che lo stroncherà a soli 56 anni, il 14 giugno 1920. La morte improvvisa lo coglie nel
mezzo del fervore e del ritrovato entusiasmo per nuovi progetti di ricerca, dopo che si è appena insediato
all’Università di Monaco, e mentre ha avviato il suo tormentato cammino la Repubblica di Weimar, al cui
parto Weber ha contribuito con convinta adesione, ma anche con un presentimento tragico sullo svolgersi
della lotta politica tedesca, ancora troppo accesa e scossa da estremismi violenti.

 

Proprio nella turbolenta Monaco dei primi mesi del 1919, e a pochi giorni di distanza dal drammatico epilogo
dell’insurrezione della Lega di Spartaco, consumatosi nelle vie di Berlino, Weber si trova di fronte alla
platea di studenti attratti da nuovi fermenti rivoluzionari presenti nella città. Egli lancia loro l’invito accorato
a un’“etica della responsabilità” e a non confondere il “politico di vocazione” con il “santo”. Allo stesso
uditorio, poco più di un anno prima, Weber aveva chiarito che invano avrebbero atteso indicazioni,
enunciazioni programmatiche o profezie da chi come lui aveva scelto, per vocazione, di “fare scienza”. Si
tratta delle due celebri conferenze, La scienza come professione (Wissenschaft als Beruf, 1917) e La politica
come professione (Politik als Beruf, 1919), in cui, quasi cristallizzando il dilemma interno a tutta la sua
esistenza, il professore reprime il pensatore, lo scienziato contiene il politico. 

 

L’opera del sociologo tedesco è monumentale. Non solo per la quantità delle ricerche accumulate, non solo
per la varietà dei campi di indagine. Lo è per l’ambizione dell’oggetto che permette di annoverarlo forse
come l’ultimo tra i “classici” del pensiero tedesco ed europeo, dopo Kant, Hegel, Marx o Nietzsche.
L’oggetto della sua opera è, infatti, la “storia universale”. Inevitabilmente, un’inquietudine filosofica
profonda attraversa la sua opera, seppure si presentata dichiaratamente come frutto di un lavoro intellettuale
di tipo scientifico. Anzi, come exemplum e collaudo del nuovo metodo di una scienza storico-sociale, che,
negli scritti teorico-metodologici, Weber vede muoversi sul delicato e irriducibile crinale tra “avalutatività” e
“rapporto ai valori” (lo scienziato storico-sociale non può e non deve esprimere giudizi di valore, e tuttavia
non può non rapportarsi a valori nella scelta obbligata dei temi e degli oggetti delle sue ricerche) e tra
“comprensione” e “spiegazione” (lo scienziato storico-sociale parte dai motivi e dal senso attribuito alle loro
azioni da parte degli attori sociali e ne attinge interpretazioni, giudizi di fatto e rapporti di causalità,
garantendo la validità universale dei risultati delle sue ricerche).

 

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/max-weber-la-porta-girevole-della-ragione-occidentale
https://test.doppiozero.com/max-weber-la-porta-girevole-della-ragione-occidentale
https://test.doppiozero.com/francesco-bellusci


E per cosa l’atteggiamento del “filosofo” Weber si caratterizza, in rapporto ai grandi pensatori tedeschi con
cui il confronto è continuo e a volte esplicito? Emulo di Hegel e Marx col suo progetto di comprendere e
tracciare la traiettoria della civiltà occidentale entro la cornice della storia universale, condivide di entrambi il
coraggio di guardare al “grande mattatoio” della storia, ma, diversamente da Hegel e Marx, si lascia alle
spalle ogni prospettiva di riconciliazione, ogni possibilità di ricostruire, nel mondo moderno, la “bella
totalità” del mondo greco, perduta e vagheggiata dai romantici tedeschi, che, invece, Hegel e Marx
affidavano allo svolgimento compiuto della storia. È lo spettro del nichilismo di Nietzsche che Weber (suo
accanito lettore) vede aggirarsi in Europa più di ogni altro, in un mondo desertificato dal congedo da ogni
sogno di redenzione o di salvezza, in balìa della perdita di senso e sempre più pietrificato nei lacci della
razionalità strumentale che pervade ogni attività umana e sociale. E lo vede fino al punto che rischia di farsi
avvelenare dal “morso” di quel nichilismo proprio l’ideale di oggettività delle scienze storico-sociali, che
pure difenderà a oltranza. In effetti, il sociologo tedesco si pone, in modo sempre più netto negli scritti a
cavallo dei due secoli, come il testimone privilegiato del momento in cui, giunta al suo trionfo, la
“razionalità” occidentale si ritorce contro se stessa. Pace, libertà, uguaglianza, progresso morale, e le altre
promesse dell’Illuminismo si rivelano fatalmente illusorie, ai suoi occhi, sia nelle tendenze di lungo periodo
della modernizzazione, sia nel presente che sta vivendo e dove la lotta tra le “potenze” degli Stati europei, al
vertice del loro sviluppo, sta per inabissarle nella guerra più spaventosa della storia umana.

 

Appare evidente nelle due conferenze prima menzionate, tenute non a caso nel tempo funesto di quella guerra
e dell’immediato dopoguerra, che Weber rinuncia all’eroismo della ragione a cui si appellerà Edmund
Husserl in altri tempi bui, che ne presagivano di ancora più bui, e cioè subito dopo l’avvento del nazismo, e
che sacrifica alla sua analisi scientifica della modernità la possibilità o la speranza che la razionalità si
rinnovi e si riproponga come strumento di emancipazione e di un umanesimo rigenerato. Weber è, così, con
la sua opera immensa e monumentale, allo stesso tempo, una delle più alte espressioni della cultura europea e
la coscienza più acuta della sua crisi. 

Opera immensa e monumentale che non poteva non condividere, sul piano della ricezione, il destino di
frammentazione e di specializzazione che egli pronosticava per un’epoca intera e anche per gli apparati e le
attività di produzione del sapere scientifico. E così, ognuno ha preso e approfondito il “Weber” che rientrava
nel proprio segmento specialistico di studi: il Weber sociologo delle religioni; il teorico dello Stato moderno
e dei tre tipi di potere legittimo (razionale-legale, tradizionale, carismatico); lo studioso dell’impresa
moderna capitalistica o della storia economica dell’antica Roma; il sociologo urbano; il metodologo delle
scienze storico-sociali e il teorico del suo procedimento più rilevante: l’idealtipo. Costrutto astratto e
generale che si ricava dall’accentuazione concettuale di determinati elementi della realtà (“capitalismo”,
“burocrazia”, “impresa”, “feudalesimo”..), un tipo “puro” che non si riscontra mai come tale nella realtà
empirica e storica, ma fondamentale per l’elaborazione di una scienza interpretativa ed esplicativa della storia
e della società, in una parola, della cultura, che Weber definisce, con evidente timbro nietzschiano, “una
sezione finita dell’infinità priva di senso del divenire del mondo a cui è attribuito senso dal punto di vista
dell’uomo” (Die ‘Objektivität’ sozialwissenschaftlicher und sozialpolitischer Erkenntnis, 1904).

 



 



Tutte queste diramazioni dell’eredità weberiana basterebbero ad attestarne la vitalità del contributo allo
sviluppo della sociologia e della storia economica (si pensi alla celebre connessione che stabilisce tra l’etica
protestante e la genesi del capitalismo moderno). Tuttavia, è importante ricondurle al tema centrale che le
riconnette e che muove tutta l’opera weberiana, se vogliamo confrontarci con la sfida “scettica” e “nichilista”
che la sua teoria della modernità alla fine ci consegna, anche nell’impostazione di un nodo del nostro tempo e
della vicenda moderna, ancora oggi cruciale, che è il rapporto tra scienza e politica. Questo tema centrale è il
tema del “disincantamento del mondo”, così come emerge dalla sua analisi dei fenomeni religiosi, realizzata
in una prospettiva di lunga durata. Disincantamento corrisponde, innanzitutto, a intellettualizzazione e
razionalizzazione, che non significa tanto un progresso nella conoscenza delle condizioni di vita e del mondo,
quanto la coscienza o la fede che, se soltanto si volesse, si potrebbe in ogni momento venirne a conoscenza,
cioè che non sono in gioco, in linea di principio, forze misteriose e imprevedibili, bensì che si può, sempre in
linea di principio, dominare tutte le cose mediante un calcolo razionale. I mezzi tecnici e il calcolo razionale
prendono il posto dei mezzi magici. Si tratta della traiettoria fondamentale della storia occidentale e, in
effetti, Weber, nella premessa alla raccolta dei suoi scritti di sociologia delle religioni (Die Wirtschaftsethik
der Weltreligionen, 1915–1919), individuerà, con uno sguardo retrospettivo, l’interesse chiave del suo
percorso di ricerca nel perché al di fuori dell’Europa “lo sviluppo scientifico, quello artistico, quello statale o
quello economico non imboccarono quelle vie della razionalizzazione che sono proprie dell’Occidente”. Il
processo di razionalizzazione si è concretizzato nell’estensione progressiva a tutte le attività umane della
razionalità rispetto allo scopo, a discapito della razionalità rispetto al valore. 

 

Chi agisce in maniera razionale rispetto allo scopo, misura razionalmente i mezzi in rapporto allo scopo, gli
scopi in rapporto alle conseguenze, e anche i diversi scopi possibili in rapporto reciproco. Non agisce né
affettivamente, né tradizionalmente. Chi agisce in maniera razionale rispetto al valore, lo fa con la
consapevolezza dei punti di riferimento ultimi della sua azione, ma senza determinarli in scopi o risultati che
stiano al di là di essa e senza riguardo per le conseguenze, cioè con un atteggiamento etico (Weber fa
l’esempio tragico dei quaccheri nelle colonie americane, che per coerenza con il loro pacifismo assoluto e
radicale non presero parte alla guerra d’indipendenza). 

Il punto d’innesco fondamentale del disincantamento e della razionalizzazione sociale e intellettuale
occidentale, destinata peraltro a mondializzarsi, viene, allora, rintracciato da Weber nella storia religiosa.
Weber lo colloca a ritroso al momento in cui il profetismo ribadisce l’idea di un Dio trascendente e separato
dal mondo, rompendo così il conservatorismo ritualistico e, soprattutto, lo stretto legame tra carisma e cose
(esseri, animali, piante..), che faceva del mondo un “giardino incantato”. Il profetismo pone, allora,
razionalmente la questione decisiva della teodicea. Come giustificare la presenza del male nel mondo? Come
salvarsi e “fuggire” da questo mondo? Tra  le risposte possibili (misticismo o ascetismo) matura
quell’atteggiamento di ascesi intramondana, espresso embleamticamente dall’etica protestante, che
contribuirà a forgiare lo “spirito” del capitalismo, insieme ad altri dispositivi razionali come la contabilità, il
diritto formale  e la scienza, la quale, a sua volta, si afferma come azione razionale rispetto a uno scopo, la
verità, ma che vale solo come verità dimostrata dai fatti o dagli argomenti universalmente validi. La scienza
sperimentale moderna è una declinazione di quella volontà di verità che tanto Nietzsche-Zarathustra quanto
Weber vedono, in ultima analisi, al posto del “mondo vero” o della “cosa in sé”. E, oltre alla scienza naturale
moderna, che conferisce una forma matematica al sapere teoretico e lo sottopone a verifiche con esperimenti
controllati, Weber passerà in rassegna, dedicando ad alcune specifici studi come sociologo ed economista, le
varie dimensioni che contraddistinguono lo “specifico razionalismo della cultura occidentale” ovvero che
contraddistinguono il suo risvolto più importante, la modernizzazione: dalla sistematica specializzazione
delle scienze organizzate a livello universitario all’impresa capitalistica moderna orientata al profitto, nata
dalla separazione tra patrimonio personale e patrimonio imprenditoriale; dalla moderna amministrazione
statale con un’organizzazione di funzionari alle istituzioni di diritto formale.

 

https://de.wikipedia.org/w/index.php?title=Die_Wirtschaftsethik_der_Weltreligionen&action=edit&redlink=1
https://de.wikipedia.org/w/index.php?title=Die_Wirtschaftsethik_der_Weltreligionen&action=edit&redlink=1


 

Ma, sono fenomeni della razionalizzazione culturale anche: i prodotti stampati della letteratura destinati al
mercato; la musica armonica delle sonate, sinfonie, opere; l’uso della prospettiva lineare ed aerea nella
pittura e i principi costruttivi delle costruzioni monumentali. 

La comprensione degli esiti di questo processo farà di Weber un interprete della crisi europea e dei valori di
emancipazione e di autonomia legati alla Ragione, che egli vede drammaticamente collidere con le realtà
sociali, politiche o semplicemente quotidiane del mondo vissuto e “razionalizzato”. Alla prova della loro
realizzazione storica questi valori vacillano, evaporano, si rovesciano nell’opposto: la burocratizzazione
pervasiva, sottratta a ogni controllo, erige le sue “gabbie d’acciaio” soffocando ogni mondo vitale e
inficiando anche le speranze di liberazione del socialismo, che, agli occhi di Weber, è solo l’estremizzazione
di quel processo, dal momento che fa passare la proprietà dei mezzi di produzione dalle mani dei privati allo
Stato, e senza abolire di fatto la separazione tra mezzi di produzione e lavoratori (insomma, un capitalismo
senza capitalisti); il ritorno della guerra addirittura su scala mondiale riporta alla necessità di scegliere tra le
potenze della vita, tra le “fedi” nazionali e senza più l’illusione democratica di una gestione razionale dei
conflitti; il diritto formale e contrattuale s’infrange sul dovere di morire per la patria (oggi diremmo, per fare
un altro esempio: il diritto alla privacy s’infrange sul dovere di sottoporsi a forme di controllo sanitario e di
sorveglianza immunitaria); la speranza di una pacificazione dello scontro tra interessi, attraverso gli effetti
del “dolce commercio”, si sbriciola di fronte al primato della politica di potenza, che subordina alle sue
esigenze l’economia (un “capitalismo politico” che, oggi, alcuni vedono riproporsi nello scenario globale
attuale catalizzato dalla tensione Cina-USA). 

 



Queste curvature nella traiettoria della storia occidentale fanno scendere ombre che risalgono alla notte dei
tempi sul mondo che avrebbe dovuto essere illuminato dalla Ragione, e inducono Weber a registrare e a
venire a patti con l’insopportabile, ma ineluttabile, dicotomia tra scienza e politica (e con quella tra “etica
della responsabilità” ed “etica della convinzione”, all’interno dell’agire politico). La scienza, nonostante i
progressi che garantisce sul piano del sapere empirico, non può stabilire una gerarchia tra i valori, non
produce “visioni del mondo”, e gli ideali supremi che hanno presa su di noi si attualizzano in una lotta
irriducibile con altri ideali, per gli altri altrettanto sacri dei nostri. Il che vale a fortiori per gli ideali di coloro
che, i “politici di professione”, competono per appropriarsi dei mezzi dell’amministrazione dello Stato, per
poter influenzare la condotta altrui e mettere le mani negli ingranaggi della storia.

In ultima istanza, l’agire politico non può fondarsi razionalmente, ma su una decisione tra ordini di valori e
potenze di fede concorrenti, che trascende i vincoli di un’argomentazione o di una discussione. Se, come
scrisse Ernst Bloch, Hegel aveva stipulato una pace totale e prematura con il mondo, per converso, Weber
sembra affrettarsi nella prognosi di una guerra perpetua tra dèi o i demoni, tra cui gli uomini sarebbero
chiamati a scegliere irrazionalmente, per farsene devoti e determinati seguaci, seppure, come si auspica
Weber, con un agire responsabile, cioè razionale rispetto allo scopo, e non orientato dalle mere convinzioni. 
Quest’aporia, scoperta da  Weber nel cuore della razionalizzazione occidentale, oggi va sicuramente riveduta
e aggirata in una logica in cui la scienza può essere da ausilio nel “razionalizzare” di più le scelte politiche. In
parte, è quello che è avvenuto storicamente con una tendenza alla scientificizzazione della politica negli Stati
democratici di massa, soprattutto nel secondo dopoguerra (continuo è il ricorso da parte del ceto politico-
amministrativo a consulenze scientifiche, task force di esperti, comitati tecnico-scientifici ecc.). 

 



 

Detto in altri termini, anche alla luce di quello che si è vissuto in questi mesi di pandemia, per quanto
riguarda il rapporto tra scienza e politica, non risulta solo desueto il modello decisionistico in cui l’esperto
con le sue raccomandazioni tecniche è subordinato al politico (il modello che si deduce dall’impostazione
weberiana). Sarebbe, altresì, improponibile, in alternativa, un modello tecnocratico in cui il politico è
subordinato all’esperto e interviene solo come “tappabuchi” di un’analisi scientifica e di una
programmazione tecnica ancora incompleta. Questo modello, infatti, parte dalla possibilità illusoria e
confutabile di poter ridurre i problemi pratici e sociali a problemi tecnici, che la data science cerca
surrettiziamente di rilanciare. Bisogna puntare, piuttoso, alla dinamicità complessa di un modello pragmatico
, dove resta attiva una interdipendenza tra valori e decisioni pratiche, da una parte, e disponibilità di
tecnologie e strategie suggerite da esperti e scienziati, dall’altra. I secondi possono riorientare i primi, così
come i primi possono selettivamente orientare gli scopi della ricerca dei secondi.

 

E, in una democrazia deliberativa, è nevralgico che questa relazione di interdipendenza e di circolarità passi
attraverso il medium della discussione pubblica, dentro e fuori le istituzioni democratiche. Pensiamo a quanto
sia e a quanto sarà sempre più cruciale questo modello in un tempo nel quale, ad esempio, da un lato, la
scienza sta lanciando l’allarme sul collasso ecologico e climatico e fornendo raccomandazioni tecniche per
prevenirlo o contenerlo, e senza le certezze previsionali che assicurava la scienza “classica” (quella ancora
egemone al tempo di Weber), e, dall’altro lato, la politica mostra la sua “prudenza” rispetto a possibilità
tecniche nuove come la clonazione, sollecitando una riflessione etica e una critica nel mondo della scienza.
Su questo fronte, dunque, si giocano i sentieri futuri della razionalizzazione che ormai appartiene non solo
all’Occidente, ma a un mondo globalizzato che s’identifica sempre più in una comunità di destino. E
raccogliere ciò che vi è ancora di importante nel messaggio di Weber e anche nella sua sofferta e irrisolta
oscillazione tra fiducia e disperazione di fronte alla traiettoria della modernità, significa accettare
lucidamente questa porta girevole della razionalità che ci rinvia alla sua indispensabilità e irrinunciabilità
(opporsi alla ragione in quanto tale è, infatti, per definizione irragionevole), e nello stesso tempo ai pericoli
che essa contiene. 

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero



