
 

La passione del razzismo 
Marco Aime
18 Giugno 2020

Abbiamo a lungo pensato che l’idea di un tempo ciclico fosse cosa da “primitivi”, da selvaggi, a cui
contrapporre il nostro tempo lineare, una linea retta, che corre in avanti verso un futuro sempre più radioso.
Invece no, tristemente sembra che cose già viste e che speravamo dimenticate, ritornino ad affacciarsi. Così
la Minneapolis del giugno 2020, sembra la Selma del 1965, ancora violenze della polizia su individui dalla
pelle scura, ancora discriminazioni. Possibile che nulla sia cambiato? Sì, è possibile. «È accaduto, potrebbe
accadere ancora» aveva scritto Primo Levi e infatti accade. E non si tratta solo di un episodio, del gesto folle
di un poliziotto criminale, ma di uno stillicidio di violenze contro gli afroamericani, che si perpetuano da
sempre. Una segregazione che la legge non ha cancellato, che passa attraverso gli sguardi, il rifiuto di un
lavoro, di un alloggio, nella diffidenza delle forze dell’ordine.

«Gran brutta malattia il razzismo. Più che altro strana: colpisce i bianchi, ma fa fuori i neri» ha detto Albert
Einstein. Una malattia che ha radici profonde e antiche, capace di mutare continuamente, di assumere volti
diversi e diverse declinazioni, ma sempre letale. Alla base di tutto c’è l’innato atteggiamento etnocentrico che
caratterizza ogni gruppo umano. Basti pensare a come la maggior parte degli etnonimi – i nomi che ogni
popolazione si attribuisce, esprimono una superiorità intrinseca: inuit significa “gli uomini” così come bantu
o apache. In Mesoamerica gli huicholes chiamano se stessi wirrarika, ovvero “persone”, che ha lo stesso
significato di ndee, il vero nome di quelli che noi chiamiamo apache. Come a dire che gli altri sono meno
uomini o non uomini. Peraltro, proprio gli inuit vengono chiamati eschimesi, “mangiatori di carne cruda”, in
senso spregiativo dagli algonchini; tuareg è l’appellativo dato dagli arabi agli uomini del deserto e significa
“miscredenti”, mentre loro si definiscono imohag, “uomini liberi”, e la lista degli esempi sarebbe molto lunga

 

Secondo Claude Lévi-Strauss: «L’umanità cessa alle frontiere della tribù, del gruppo linguistico, talvolta
perfino del villaggio», anche se attribuisce all’etnocentrismo addirittura un valore positivo, in quanto svolge
una funzione di conservazione e di differenziazione, anche se questo rischia di condurre a una
incomunicabilità tra culture diverse: «Ogni creazione implica una certa sordità nei confronti di altri valori, la
quale può arrivare sino al loro rifiuto, se non alla loro negazione».

Il problema sta nelle pratiche dell’etnocentrismo, che può essere declinato in modi diversi: l’Altro può essere
oggetto di scherno, di antipatia, di indifferenza oppure può accadere, come in certe parti d’Africa, che
l’etnocentrismo si traduca in una relazione scherzosa di reciproca presa in giro delle due parti, giocata
proprio sullo stereotipo dell’altro. La xenofobia ha molti volti, ma non necessariamente questi volti si
traducono in violenza. 

 

Come ha scritto Zygmunt Bauman, quasi parafrasando l’incipit di Anna Karenina: «Tutte le società
producono stranieri: ma ognuna ne produce un tipo particolare, secondo modalità uniche e irripetibili».
Infatti, c’è un altro elemento fondamentale nella costruzione dell’Altro: la sua traducibilità. Nel mondo greco
e romano il pregiudizio era soprattutto legato al lignaggio e alla discendenza. Si è detto della distinzione che
gli antichi greci facevano nei confronti dei barbari, letteralmente “balbuzienti”, gli stranieri che non

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/la-passione-del-razzismo
https://test.doppiozero.com/marco-aime


conoscevano bene la lingua. Si trattava però di un confine essenzialmente culturale e come tale superabile: un
barbaro che avesse imparato bene il greco non veniva più considerato tale e analogamente il figlio di un
barbaro, di quelli che adesso chiameremmo di seconda generazione, non si portava dietro il marchio del
padre: purché sapesse parlare correttamente era greco a tutti gli effetti.

La divisione era culturale e quindi revocabile. Qualcosa cambia quando invece si iniziano ad attribuire alla
natura le differenze umane, che in questo caso diventano allora irrevocabili.

 

Etnocentrismo e xenofobia sono certamente dei punti di partenza, delle fondamenta su cui si può costruire
un’idea di razzismo. Neppure l’intolleranza religiosa può essere definita come espressione razzista, perché il
bigotto o l’integralista condannano e perseguitano gli altri per ciò che essi credono, non per ciò che
intrinsecamente sono. Possiamo parlare di razzismo in senso lato, quando le differenze di carattere culturale
vengono considerate innate, un prodotto della natura, indelebili e immutabili.

 

 

I primi sintomi del razzismo, inteso in questo senso, li troviamo nella tristemente nota legge della Limpieza
de sangre, applicata nella Spagna del XV-XVI secolo, ma l’idea di “razza” vera e propria nasce con i primi
studi classificatori di epoca illuminista. Catalogando, peraltro con risultati quanto mai diversi tra di loro, le
presunte razze umane, i primi scienziati gettano le basi su cui poi le politiche di vari Stati erigeranno le
discriminazioni su base razziale. Se lo spirito di quegli studiosi era principalmente scientifico (anche se le
loro conclusioni erano fortemente viziate dall’etnocentrismo), l’applicazione delle loro classificazioni sarà
segnato da una costante volontà di sottomissione, di esclusione se non di eliminazione. Il razzismo, inteso
come pratica discriminatoria, ha assunto volti diversi: negli Stati Uniti si è sviluppato un razzismo di
sfruttamento, il nero era schiavo, forza lavoro gratuita, mentre nella Germania nazista l’ebreo era una
minaccia per la società tedesca e pertanto andava eliminato. Ancora diverso il caso dell’apartheid
sudafricano, dove la linea del colore della pelle coincideva con quella della classe sociale: una élite bianca



che dominava su un proletariato nero.  

 

Dopo la liberazione di Nelson Mandela nel 1992 ci eravamo illusi in molti che il razzismo fosse finalmente
stato relegato nei polverosi scaffali della storia, per essere finalmente archiviato per sempre. La scoperta del
DNA (1953) e i successivi studi di genetica ci hanno dimostrato che non è possibile classificare l’umanità su
base razziale, ma questo non è bastato a far scomparire il pensiero razzista. La razza è stata messa alla porta
dalla scienza, il razzismo no. Non è sufficiente convincere la gente che la razza è un concetto irrilevante e
incoerente, perché il razzismo scompaia. Il rapporto tra razza e razzismo, infatti, non è lo stesso che corre tra
materia e materialismo o idee e idealismo. In questi casi tendiamo a pensare i primi termini come radici e i
secondi come derivati. Nel caso del razzismo il rapporto si inverte: è il razzismo la causa scatenante, che
spinge a teorizzare o più semplicemente a concepire la razza. La razza non è la causa del razzismo, ma il suo
pretesto, il suo alibi. La razza non è una pura e astratta idea, ma un “concetto iconico”, una parola e una
nozione che funzionano come un talismano carico di magia. Al punto di fare scrivere a Jean-Paul Sartre, che
l’antisemitismo, come il razzismo in generale è soprattutto una passione, che viene nutrita fino a diventare
una concezione del mondo.

 

La razza è tanto una illusione quanto una realtà, che resiste alle demolizioni critiche e ai tentativi di
rimpiazzo con concetti come etnicità, nazionalità, civiltà o cultura, perché, come sostiene William J.
Mitchell: «la verità è che non c’è nient’altro al mondo o nel linguaggio che possa fare tutto ciò che chiediamo
alla razza di fare per noi».

Il nuovo “razzismo”, a cui forse dovremmo dare un nome diverso, passa attraverso il concetto di cultura e del
suo derivato, l’identità. Negli ultimi decenni si è posto così fortemente l’accento su un concetto di cultura fin
troppo «culturale», fondato su diversità concettuali che non sempre superano in consistenza e valore le
affinità o le somiglianze pratiche. Alla concezione biologica della razza, intesa come elemento determinante
le differenze culturali si rischia di sostituire un’enfatizzazione radicale delle caratteristiche culturali. Il
“razzismo” culturale elabora categorie analoghe, gerarchiche e finalizzate anch’esse alla distinzione e
all’esclusione, ma fondate sui tratti culturali. Entrambi finiscono per diventare spinte alla differenziazione
che pretendono di spiegare se non addirittura di prevedere le attitudini, le disposizioni e gli atteggiamenti
delle persone o dei gruppi.

 

Se proviamo a schematizzare le retoriche politiche espresse dai principali partiti e movimenti identitari,
notiamo che il modello è pressoché lo stesso e si fonda su concetti come popolo o etnia, autoctonia, radici,
tradizione. Uno schema che potremmo riassumere così: poiché ogni popolo ha diritto alla sua cultura, si
dichiara che va difesa e tutelata, e quindi, per evitare il pericolo delle contaminazioni che nascono dal
contatto con altre culture, che occorre che ciascuno rimanga a casa sua.

Il termine popolo è stato espropriato al dizionario tradizionale della sinistra per essere declinato in una nuova
accezione, che in realtà risulta assai antica. Se per i gruppi e i movimenti di sinistra il popolo rappresentava il
ceto più basso della società, quello che avrebbe dovuto conquistare il potere negatogli dalle classi abbienti,
per i neo-razzisti il popolo è un’entità formata da autoctoni, legati indissolubilmente alla loro terra. Una terra
che ne determinerebbe i caratteri fondamentali: gli individui appartenenti a quel popolo avrebbero
determinate attitudini, tradizioni, comportamenti, in altre parole avrebbero una certa cultura, perché nati in
quel determinato luogo. 

Naturalizzando l’essenza umana, la cultura, e vincolandola alla terra, il «noi» diventa inevitabilmente un
«non-loro». L’ethnos ha sostituito il demos. 



 

L’autoctonia diventa così una nuova interpretazione della razza, una declinazione basata sulla terra di nascita.
Quella terra che attraverso le radici fornisce il sangue a un determinato popolo.  Un’equazione che sa molto
di tribalismo e che sta alla base di una narrazione che si fa sempre più forte da parte dei partiti e dei
movimenti xenofobo-razzisti, i quali sempre più prepotentemente rivendicano un «noi» fatto da gente nata
qui, figlia di gente nata qui, nipote, pronipote, discendente di altra gente, che di qui non si è mai mossa. Si
afferma una continuità, che non solo prevede un filo ininterrotto di sangue che lega le generazioni nei secoli,
nei millenni, ma nega ogni apporto esterno.

Di qui la fortuna della metafora delle radici. Non a caso nelle retoriche dei molti sovranismi emergenti,
radici è uno dei termini più ricorrenti, il che fa supporre che gli esseri umani siano simili agli alberi, il cui
legame con il suolo che li ha prodotti è pressoché inscindibile. Una concezione questa, che esprime chiusura
nei confronti dell’altro e che contiene i germi della concezione nazista del Blut und Bloden, terra e sangue.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero

