
 

L’aria delle città e il razzismo 
Michela Barzi
21 Giugno 2020

Nel 2004, in un discorso per la Lewis Mumford Lecture, Jane Jacobs individuò nella «mentalità della
piantagione» il male che la società americana non si è ancora lasciato alle spalle. La Plantation Age è stata
lunga e duratura, affermava, e ha prodotto la schiavitù fisica e mentale che dal mondo rurale si è trasferita
nella grande industria taylorista, in cui i lavoratori potevano essere usati come ingranaggi di una macchina o
come peons on a plantation. L’eredità più pesante della Plantation Age è ovviamente la situazione dei
discendenti degli schiavi, prima «tenuti in soggezione attraverso la repressione operata nel mondo rurale» –
scriveva Jacobs in The Economy of Cities (1969 – L’economia delle città) – e poi «assoggettati
economicamente con la discriminazione attuata nelle città». Il posto degli afro-americani è stato, e per molti
versi è ancora, il ghetto, lo slum in cui essi vivono «sotto il dominio assoluto dei bianchi» che possiedono le
loro abitazioni degradate. 

 

Jacobs aveva già trattato il tema della discriminazione razziale in The Death and Life of Great American
Cities (Vita e morte delle grandi città americane), pubblicato tre anni prima del Civil Right Act del 1964, nel
quale affermava che ai neri veniva trasmessa la condizione dello «slum permanente», in cui il perenne
degrado era quasi sempre aggravato da «altre difficoltà» e da comunità «perennemente in fase embrionale»..

A dimostrazione della sua consapevolezza di quanto il razzismo fosse radicato nelle grandi città americane,
portava l’esempio di Chicago, dove «gli abitanti di colore pagano fitti altissimi per abitare in locali
terribilmente sovraffollati», buoni edifici «stentano a trovare occupanti in quanto vengono venduti o affittati
solo ai bianchi, e questi, avendo possibilità di scelta molto più ampie non ci tengono ad abitarvi». Così il
paesaggio urbano degli Stati Uniti d’America si è strutturato sulla discriminazione razziale.

 

Dolores Hayden, storica dell'architettura e delle città, ritiene che i luoghi abbiano il potere di raccontare
storie private che, una volta incorporate nel paesaggio urbano, si trasformano in storia pubblica. Nel suo The
Power of Space (1997), ha voluto dimostrare che le specifiche storie sociali di alcuni ambiti urbani possono
essere inquadrate in ciò che il filosofo e sociologo francese Henri Lefebvre ha definito la produzione dello
spazio. Le città possono quindi essere lette come un repertorio di queste storie attraverso i manufatti prodotti
dai diversi contesti sociali, a loro volta determinati da specifici processi storici. Hayden racconta la storia di
una schiava di nome Biddy Mason che nel 1851 arrivò in California dal Mississippi insieme alla famiglia e
alle proprietà del suo padrone. Poiché la costituzione di quello stato, da poco ammesso nell'Unione, proibiva
la schiavitù, Biddy riuscì a portare in tribunale il suo padrone e ad acquisire la libertà per sé e per i suoi figli.
Trasferitasi a Los Angeles, allora poco più di un insediamento rurale, Biddy poté costruirsi una casa grazie
all'attività di levatrice e diventò un punto di riferimento per i neri di quella che sarebbe diventata una delle
grandi città americane. 

 

Secondo Lefebvre lo spazio è permeato dai rapporti sociali, essendo in grado di produrli e di essere da loro
prodotto Le trasformazioni di natura politica dello spazio urbano, a partire dalla delimitazione del primo

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/laria-delle-citta-e-il-razzismo
https://test.doppiozero.com/michela-barzi


ghetto della storia nel 1516 a Venezia, determinano quei fattori di identificazione sociale e culturale che il
sociologo Louis Wirth, uno dei fondatori della scuola di Chicago, ha studiato nel ghetto di quella città
americana. La trasposizione oltreoceano della segregazione che gli ebrei europei avevano storicamente
sperimentato nelle città europee, si è riversata sugli immigrati del vecchio continente attraverso la formazione
di insediamenti etnicamente connotati. I risultati, dal punto di vista della condizione abitativa, non erano
molto diversi da quelli generati dalla storica segregazione degli ebrei: sovraffollamento, degrado e ciò che
Wirth chiama la forma mentis del ghetto. Nel suo significato sociologico il ghetto studiato da Wirth nel 1928
era, oltre a «un esemplare laboratorio che incarna tutti i concetti e i processi» che formano il vocabolario
professionale del sociologo, la manifestazione «di uno specifico ordine sociale». A quest’ultimo aspetto va
attribuito il progressivo sostituirsi della sua popolazione, man mano alcuni gruppi riuscivano a raggiungere
condizioni di vita migliori. A quel punto era la Black Belt a formarsi e il ghetto nero diventava l’area in
assoluto più degradata, lo slum del quale gli amministratori volevano cancellare la vergogna.

 

 

A distanza di meno di un decennio dallo studio di Wirth, con il New Deal si fa strada la politica federale per
l'edilizia sociale. La demolizione degli slum e la ricollocazione dei loro abitanti nei complessi di case
popolari attuate con gli Housing Act rafforza, se è possibile, la segregazione per reddito delle popolazioni
urbane e vi sovrappone quella razziale. Scriveva a questo proposito nel 1957, in un articolo per
Archietectural Forum, Catherine Bauer, che nel 1934 aveva raccolto in Modern Housing le migliori soluzioni
europee in materia di edilizia residenziale pubblica: 

 

Ogni complesso [di case popolari] proclama, visivamente, di essere a beneficio del “gruppo di popolazione a
più basso reddito”. (…) A causa della preponderanza delle famiglie delle minoranze nel gruppo a più basso
reddito, e nelle aree previste per la riqualificazione e la delocalizzazione degli abitanti, la percentuale di
occupazione delle minoranze tende a salire oltre la linea entro la quale la commistione etnica può avere
successo, e sempre più complessi residenziali finiscono per essere abitati solo da neri. 



 

Quei complessi, il cui aspetto istituzionale secondo Bauer ricordava «gli ospedali per reduci di guerra o gli
orfanotrofi di vecchio stampo», nella Harlem dell'infanzia di James Baldwin si ergevano, al posto delle
vecchie case, «come un monumento alla follia e alla viltà delle buone intenzioni». In un articolo per Esquire
del 1960, lo scrittore e attivista dei diritti degli afro-americani affermava che nessun nero sarebbe mai
riuscito a mettere insieme abbastanza soldi per lasciare lo slum, e «svanire in un colpo solo dalla vista della
persecuzione», senza finire in un «ghetto più rispettabile», privo però dei «vantaggi di quello che lo è assai
meno, amici, vicini, cerchia familiare e commercianti ben disposti; e d’altra parte è nella natura di ogni
ghetto di non rimanere rispettabile a lungo». Secondo Baldwin gli abitanti di Harlem detestavano i complessi
di case popolari «almeno quanto i poliziotti» ed entrambi rivelano «la reale attitudine del mondo bianco,
indipendentemente da quanti discorsi progressisti vengano tenuti, da quanti nobili editoriali vengano scritti,
da quante commissioni per i diritti civili vengano istituite». E, continua Baldwin, «dato che c’è una legge
valida ovunque nel mondo che prevede che le case popolari siano incoraggianti quanto una prigione», i loro
abitanti non possono che odiarle al punto da accelerarne il degrado. 

 

Emblematico è il caso del complesso residenziale Pruitt-Igoe di St. Louis nel Missouri, abitato a partire dal
1954 in prevalenza da afro-americani e definito nel 1970, dal sociologo Lee Rainwater, uno slum costruito
con fondi federali. Le immagini delle cariche di dinamite che lo hanno ridotto in macerie sono diventate, un
decennio dopo, parte del film Koyaanisqatsi di Godfrey Reggio. Quando nel 1971 Pruitt-Igoe cominciò a
essere demolito, i limiti dell’urban renewal – che per Baldwin significava Negro removal – non sfuggivano
più a nessuno, soprattutto a coloro che anche grazie all’opera di Jane Jacobs avevano potuto valutare i criteri
con cui era stata pensata la sostituzione degli slum da parte della «moderna urbanistica ortodossa».

 





 

Peter L. Laurence si è recentemente soffermato – in un saggio inserito nell’antologia di scritti di Jacobs Città
e libertà che l’editrice Elèuthera sta per pubblicare – sul fatto che la studiosa americana naturalizzata
canadese ritenesse la segregazione e la discriminazione razziale «il nostro più grave problema sociale» e i
nuovi complessi residenziali «centri di criminalità, di vandalismo e di degradazione sociale senza rimedio,
peggiore degli slum che avrebbero dovuto sostituire». Ciò che Jacobs rigettava era lo stereotipo, diffuso tra il
ceto medio bianco, che vedeva dei criminali nei poveri e nei loro quartieri dei posti pericolosi. Si trattava, a
suo parere, di una dimostrazione del fatto che la società americana era dominata dalla «tendenza verso la
psicologia della «razza eletta»». 

Laurence ricorda tuttavia che per Jacobs i problemi della discriminazione e della segregazione erano al di
sopra delle capacità di risoluzione espresse dagli urbanisti. Non cadeva certo nel tranello di credere che la
progettazione edilizia e urbana potessero superare le forze economiche e sociali che avevano strutturalmente
generato il razzismo. E ciò non di meno riteneva che gli aspetti fisico-spaziali dei luoghi potessero aiutare a
superare la discriminazione e la segregazione. A questo riguardo era importante che ci fossero luoghi sicuri e
pubblici. Era solo nello spazio pubblico delle città che persone di differenti provenienze e percorsi di vita
avrebbero potuto incontrarsi. Jacobs riteneva che è un posto pericoloso quello dove è solo ed esclusivamente
la polizia a mantenere l’ordine e la sicurezza. Al contrario, è la rete inconsapevolmente intricata e volontaria
di contatti tra persone diverse, che si fidano le une delle altre, a consentire la pacifica convivenza nello spazio
pubblico. Le strade e i marciapiedi sono «gli organi più vitali» delle città e «i loro utenti sono personaggi
attivi del dramma tra civiltà e barbarie» che in esse si svolge. Ma tutto ciò ha bisogno di persone che si
riconoscano tra loro come attori della scena urbana, in cui ognuno può avere un ruolo e non essere
considerato un intruso. 

 

I numerosi bianchi che chiamano la polizia perché si sentono minacciati dalla presenza dei neri in ciò che
considerano il loro spazio (la loro strada, il loro parco, il loro quartiere, la loro comunità), testimoniano la
barbarie dei luoghi forgiati dal razzismo e dalla segregazione. Se poi sono armati, come nel caso degli
assassini di Amhud Arbery, il nero che si era permesso di fare jogging in un quartiere bianco della Georgia,
non c’è più nemmeno bisogno della polizia per stabilire l’ordine sociale. Il diritto ad esistere, e di produrre lo
spazio con la propria esistenza, è il presupposto del movimento Black Lives Matter che le tante
manifestazioni dei giorni scorsi hanno fatto uscire dai limiti della macroscopica questione razziale. È l’idea di
libertà come storica prerogativa della condizione urbana che ha fatto riversare sulle strade di molte città del
mondo persone di ogni colore e condizione. È l’aria della città, direbbe probabilmente Jacobs che spesso
citava il celeberrimo Stadtluft macht frei, l’unico antidoto alla mentalità della piantagione così diffusa ancora
oggi negli Stati Uniti d’America.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero



