## **DOPPIOZERO**

## Fra la terra e il mare

## Mario Porro

2 Luglio 2020

â??Câ??Ã" su questa terra una condizione di vita, ci sono circostanze paesistiche (se di â??paesaggioâ?? Ã" lecito parlare nel caso che abbiamo in mente) nelle quali una siffatta confusione e lâ??eliminazione delle distanze di tempo e spazio fino alla vertiginosa uniformità hanno luogo, si può dire, per natura e di diritto, sicché lâ??abbandono al loro fascino in ore di vacanza può in ogni caso considerarsi lecito. Alludiamo alla passeggiata in riva al mareâ?•. Hans Castorp, il protagonista della Montagna incantata di Thomas Mann, dal suo â??esilioâ?• nel sanatorio sulle Alpi svizzere, evoca con piacere nostalgico lâ??esperienza â??disturbanteâ?• di una passeggiata sulla spiaggia. Lì consolidate distinzioni si con-fondono, vengono meno i nostri abituali riferimenti, le coordinate di quella coppia benedetta o maledetta della storia del pensiero occidentale, lo spazio e il tempo, i kantiani a priori della sensibilitÃ, perdono valore. Dalla passeggiata non si giunge mai a casa in tempo, perché il tempo ci ha perduto o noi lo abbiamo smarrito; i criteri con cui abitualmente misuriamo distanza e profondità si fanno incerti: quali dimensioni possiede la vela che si perde nella â??schiumosa lontananza verdegrigiaâ?•, di quante miglia Ã" lontana dalla riva? Tutto si Ã" fatto indeciso. â??Nulla muta col nostro passo, là Ã" come qui, dianzi come ora e dopo; il tempo annega nella non misurata monotonia dello spazio, il moto da un punto allâ??altro non Ã" più moto quando domina lâ??uniformitÃ, e dove il moto non Ã" più moto non câ??Ã" il tempoâ?•, prosegue Thomas Mann.

Sulla riva del mare abitiamo lo spazio del tra, luogo della??indistinto fra la??acqua e la terra, fra la??umido e il secco: la nostra cultura, almeno dal tempo di Platone, ha cercato certezza nel gioco in cui gli opposti si escludono, fatica dunque a pensare il â??mistoâ?• in cui si mescola quel che la logica vorrebbe separare. Nei punti di transizione si apre una soglia che non costituisce linea di demarcazione: â??ogni onda non arriva mai esattamente nello stesso punto a deporre la sua riga di schiuma sulla riva: lascia una frangia incerta alla transizione da un elemento allâ??altro, dalla terra allâ??acqua. Così stanno le cose più in generale in relazione a tutto il paesaggio�, scrive François Jullien. Qual Ã" il punto, tracciabile con gli strumenti euclidei della riga o del compasso, dove il mare si separa dalla spiaggia? Le mappe tracciano le coordinate stabili del territorio, dividono e separano, come fanno i confini catastali delle proprietà e le frontiere delle nazioni, ma il paesaggio non si lascia scomporre, smembrare. Ã? vero, la mappa non Ã" il territorio, diceva Gregory Bateson sulla scia dellâ??ingegnere filosofo Alfred Korzybski, ma forse Ã" proprio il paesaggio la mappa più adeguata, il miglior modello della realtÃ? Quello che meglio restituisce la grana ultrafine delle cose, le pieghe barocche del mondo? Dove comincia il Mezzogiorno e termina il Nord? Facile rispondere ricorrendo alla convenzione delle righe tracciate sul mappamondo, ai gradi di latitudine, ma quando percorriamo quei sentieri nessuna pietra miliare ci suggerisce che il cielo ha assunto una??altra luminositA, che i colori si sono fatti più intensi. â??Non sono certo gli ulivi o le cicale a fare il Mezzogiorno â?! E nemmeno il calore incrostato nella pietra o sul tetto delle case. Non câ??Ã" una cosa-sostrato â?? possibile â??soggettoâ?? di un discorso â?? che â??siaâ?? il Mezzogiornoâ?•. La trasformazione Ã" dâ??ambiente, suggerisce Jullien, forma un complesso di tratti intrecciati, che si colgono globalmente, senza che sia possibile sommare determinazioni chiare e distinte; la transizione Ã" troppo continua per tradursi nelle tracce separatrici disegnabili sulla carta.

La scienza costruisce immagini dei fatti, elabora modelli, ricostruzioni ridotte, schemi o rappresentazioni che consentono di simulare frammenti di realtA, per poter intervenire su di essi, in obbedienza, avrebbe detto Bergson, alle esigenze dellâ??homo faber. Ma la rappresentazione grafica, il ricorso ad un modello teorico, non si limita a semplificare il reale, spesso finisce per falsificarlo. Se cerchiamo di trovare la tangente ad un punto confidando nella mappa del litorale della Bretagna, scopriamo che essa cambia a seconda della grandezza della scala geografica che riproduce la costa. Quando, abbandonata la carta, guardiamo sempre più da vicino il litorale, allora vediamo apparire anfrattuosità sempre nuove, dettagli cavernosi che impediscono di fissare una tangente. Lâ??esempio Ã" proposto da Jean Perrin, premio Nobel per la Fisica nel 1926 per le sue ricerche sulla struttura discontinua della materia, in apertura del libro dedicato agli Atomi (1912). Lâ??ideale pitagorico-platonico di una Natura obbediente al â??suggerimento cristallografico di Dioâ?• (Gadda), fatto proprio dalla scienza moderna, ha steso sul mondo il velo geometrico dei poliedri regolari o la compiuta precisione delle funzioni continue derivabili. Nella realtÃ, tuttavia, tali funzioni rappresentano lâ??eccezione, le curve regolari come il cerchio restano casi interessanti ma particolari. La carta del litorale della Bretagna Ã" un disegno convenzionale i cui tratti, economizzando la realtÃ, rimpiazzano ciÃ<sup>2</sup> che Ã" frammentato e irregolare, sostituiscono il finito allâ??infinito, il razionale al reale. Quanto  $pi\tilde{A}^1$  fine e precisa si fa la scala della mappa, tanto  $pi\tilde{A}^1$  aumenta la lunghezza della costa, si approssima allâ??infinito se prende in esame le miriadi di sinuosità intercalate tra golfi e promontori. Rari sono gli esempi di materia regolarmente continua, nota Perrin, cristalli come i diamanti, liquidi come lâ??acqua o i gas, per i quali mantiene un senso lâ??idea classica che si possa scomporre un oggetto in piccole parti omogenee fra loro, componenti locali che si ripetono identiche. Ã? sufficiente che mi avvicini sempre piÃ<sup>1</sup> ad un frammento di materia in apparenza omogeneo o che utilizzi un microscopio, ad esempio per osservare una cellula vivente, perché il frammento si sveli indefinitamente spugnoso, granuloso e lacunoso. Lâ??equilibrio e lâ??omogeneità sono lâ??apparenza che scompare se si modifica lâ??ingrandimento col quale si osserva la materia: sotto quel che appare alla ricostruzione grossolana del nostro sguardo si nasconde un regime permanente di agitazione disordinata, anche in molti oggetti naturali che ci sono familiari, ma estranei agli schemi semplificanti della geometria classica. Il reale Ã" un intrico labirintico di particelle spugnose, in preda ad un disordinato moto browniano.



Non si tratta di rinunciare a matematizzare il mondo, occorre affidarsi ad una geometria diversa dalla metrica euclidea, ad un calcolo che non ci illuda di poter sempre estendere il locale al globale come fa lâ??analisi infinitesimale. Nellâ??introduzione a Gli oggetti frattali il matematico francese Benoît Mandelbrot scrive di aver letto Gli atomi di Perrin solo poco prima di dare alle stampe il proprio libro: â??senza saperlo, da anni lavoravo a rianimare, realizzare e continuare un programma di ricerca [â?i] che risaliva al 1912â?•. Oltre a cercare di misurare con precisione il litorale della Bretagna, Mandelbrot ha stabilito la frequenza di certi errori nella trasmissione telefonica, calcolato la superficie della luna ricoperta di crateri, la distribuzione della materia stellare o il rilievo terrestre, elaborato una geometria della turbolenza: si Ã" ingegnato cioÃ" a fornire lâ??andamento grafico ed il valore numerico per oggetti fisici nel cui processo di frammentazione Ã" essenziale, già a livello microscopico, lâ??intervento del caso. Per delineare il loro andamento, Mandelbrot adotta curve prive di tangente, funzioni continue prive di derivata: modello semplificato di tali oggetti Ã" la curva di von Koch, dotata di omotetia interna, la cui dimensione non corrisponde a un valore intero ma a una frazione. In termini più intuitivi, la curva si colloca in uno spazio di dimensione intermedia tra 1 e 2, tra linea e superficie, Ã" un oggetto appunto frattale.

La Matematica svolge qui la funzione di dare rappresentanza alle forme lavorate dal caso: quanto più il modello si fa irregolare, tanto piÃ<sup>1</sup> le sue proprietà si fanno realistiche, meglio approssimano la complessitA del reale. Il rapporto di omotetia interna che caratterizza gli oggetti frattali consente di iterare lâ??operazione di divisione aleatoria delle loro parti fino a giungere ad un insieme cavernoso, localmente frantumato, simile ad una spugna. Il reale Ã" frattale, pullulante di frammenti, Ã" una nuvola polverosa di cui la scienza classica e la tecnologia hanno descritto solo simulacri, rendendo la materia liscia e razionale, quasi sovrapponendo un sacchetto di plastica a una spugna. La materia ha una struttura infinitamente cavernosa, indefinitamente differenziata, ben diversa da quellâ??essere regolarmente continuo che costituiva lâ??oggetto prediletto dai saperi classici, il cristallo. Mondo lacunoso, poroso come la terra-vaso di Lucrezio nel VI libro del De rerum natura, il libro delle Meteore: corpo cavo, composto di pieni e vuoti, intrico di caverne che si addentrano le une nelle altre, il suolo e il sottosuolo riproducono la struttura elementare della??intero universo, atomi dispersi nel vuoto. Non una massa inerte in balia di forze esterne, ma un sistema fluttuante, sospinto dai flussi dei venti turbinosi, dai moti ondosi del mare, dalle piene dei fiumi. â??Ogni corpo Ã" cavo: ogni corpo Ã" pozzo e ogni corpo Ã" fontanaâ?•: metafora, o meglio modello, di una dinamica dei fluidi, di una fisica della turbolenza. Il mondo-vaso lascia fluire qualcosa fuori di sÃO, Ã" un sistema aperto in cui flussi in entrata compensano per un certo tempo quelli in uscita: omeostasi locale nellâ??omeoresi globale, stabilità precaria del sistema nella variazione degli scorrimenti. La fisica dellâ??atomismo Ã" scritta in linguaggio idraulico, Ã" una meccanica dei fluidi generalizzata: così doveva essere per una civiltà sorta sulle rive del Mediterraneo, ricettacolo di fiumi talvolta in piena, di piogge e tempeste, da cui lâ??acqua evapora dispersa dai venti. Anche lâ??organismo Ã" un vaso con lacune, corpo cavo dove transitano flussi liquidi e solidi, ricco di canali, vene, pori, reti di trasmissioni idrauliche: tutto scorre attraverso tutto, ma ogni corpo ha i suoi percorsi specifici, quel che cola in un tessuto trova la via ostruita in un altro, ed il vuoto circola come fa lâ??acqua del mare allâ??interno di una spugna. Forse lâ??universo intero, sospettano alcuni astrofisici, Ã" unâ??immensa spugna, traforata da miliardi di buchi e gallerie; così appare quando lo si osserva non con una mappa bidimensionale ma attraverso una struttura topologica a tre dimensioni, dove il pieno delle galassie ed il vuoto di una materia a bassissima densit\( \tilde{A} \) si alternano simmetricamente.



In un capitolo della Formazione dello spirito scientifico, Bachelard indicava lâ??immagine della spugna nella prescienza del Settecento come esempio eminente di â??ostacolo epistemologicoâ?•: la metafora frena il costituirsi di una??indagine positiva e di una effettiva comprensione dei fenomeni. La materia considerata come una spugna in cui penetra il fluido elettrico, la terra come spugna che riceve gli altri elementi: immagini per suggerire lâ??attitudine a ricevere, ad assorbire, metafore che danno lâ??illusione di aver compreso un fenomeno, ma che, in realtÃ, hanno solo prodotto un arresto conoscitivo. Forse, suggeriva Serres, dovremmo cercare nel Bachelard studioso dellâ??immaginario, più che nellâ??epistemologo, gli annunci delle scienze contemporanee, gli oggetti delle scienze della vita e della terra, di quella Biogea che Ã" un sistema aperto di flussi interagenti regolati dalle variabili ambientali e climatiche. Ã? il ritorno delle spugne, oggetti rimossi nella storia della scienza, come le nubi e le intemperie, relegati nella rÃaverie delle pagine letterarie. Che sia anche la??annuncio di un ritorno alle cose stesse da parte della scienza, che aveva smarrito il contatto con il mondo nella clausura dei laboratori? â??Si erano così spesso relegati nella poesia intimista o in un vacanziero arcadismo i detti del mare, della??aria o delle isole, che ritrovarli, di colpo, nelle matematiche e nella storia mi aveva dato un senso di soffocamento. Era da gran tempo, da Perrin, da Lucrezio, che la scienza non mi aveva spinto fuori. Fuori, per rivedere ciÃ<sup>2</sup> che non avevo mai visto. Fuori, come facevano senza dubbio i fisici della Ionia. Usciamo, lasciamoci condurre da Benoît Mandelbrot. Il mondo terracqueo torna a noi, grazie a lui, per immensi pezzi, il vento, lâ??oceano, la riva. Sarà presto la festa del mondo o il ritorno del dimenticatoâ? (Serres, Passaggio a Nord-Ovest).

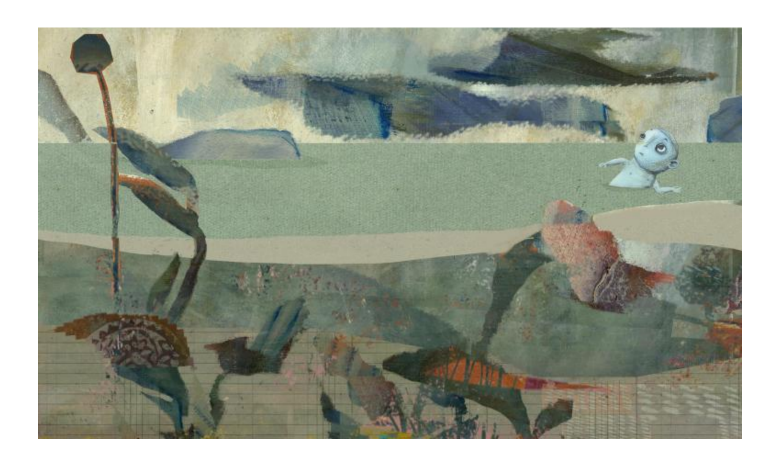
Sulla riva del mare lo sguardo si adagia nella contemplazione sognante, intrisa di malinconia quando il sole vi deposita le sue ultime luci; avverte il sentimento del sublime, inseguendo un orizzonte che, nella lontananza inattingibile, suggerisce il varco verso lâ??infinito. Ma sulla riva ci vengono offerti anche tutti gli ingredienti sensibili dai quali il pensiero ha tratto ispirazione, luce e spazio, libertà e ritmo, trasparenza e profonditÃ, gli attributi che permettono al sapere di costituirsi, chiarezza, vastità e misura. Ã? questo il motivo per cui Paul Valéry può scrivere, nel saggio Ispirazioni mediterranee: â??uno sguardo sul mare Ã" uno sguardo sul possibileâ?•. Come le parole del pensiero più astratto sono tratte dallâ??uso corrente â??

pensare, comprendere, spirito, idea, derivano da pesare, afferrare, respirare, vedere  $\hat{a}$ ??,  $\cos\tilde{A}\neg$  il cielo, il mare, il sole hanno suggerito alle menti contemplative quelle nozioni di infinito, di profondit $\tilde{A}$ , di conoscenza che costituiscono gli oggetti della riflessione fisica e filosofica. La funzione che il Mediterraneo ha svolto nella formazione dello spirito europeo  $\tilde{A}$ " stata, per  $Val\tilde{A}$ ©ry, quella di offrire il cammino originario per la trasformazione psicologica e tecnica dell $\hat{a}$ ?? Europa, una trasformazione che si esprime  $\hat{a}$ ?? in un allontanamento sempre pi $\tilde{A}^1$  accentuato dalle condizioni iniziali o naturali della vita $\hat{a}$ ?  $\tilde{A}$ " sulle sponde del mare che, mediante la precisione dei metodi d $\hat{a}$ ?? indagine, si  $\tilde{A}$ " sviluppato l $\hat{a}$ ?? uso della mente per la comprensione dei fenomeni.



In un breve scritto del 1931, Walter Benjamin scriveva a proposito di Paul Valéry: â??Se volessimo fare una sorpresa allâ??autore di questa opera grandiosa, Eupalinos o lâ??architettura, per il suo sessantesimo compleanno, regalandogli un ex libris, esso potrebbe rappresentare un potente compasso con una gamba piantata sul fondo del mare e lâ??altra tesa lontano sullâ??orizzonteâ?•. Nel dialogo Eupalinos, Fedro incontra il suo maestro Socrate nellâ??aldilà e rievoca la figura del mitico architetto in cui lâ??operare artistico nasceva in accordo con il produrre della natura; nei discorsi agli operai egli â??parlava per ordine e numeriâ?•, â??al modo stesso di Dioâ?•, aggiunge Socrate. Ma il Fedro di Valéry Ã" un critico dellâ??idealismo platonico, del dualismo orfico che Socrate, custode dellâ??anima, aveva riaffermato; accusa il suo maestro di aver mancato il gusto per le bellezze materiali â?? â??Ciò che vi Ã" di bello non sta nellâ??eternoâ?• â??, per quelle gioie del costruire che non separano lâ??idea di un tempio dalla sua edificazione. Dedicandosi allâ??architettura, Eupalino ha costruito anche se stesso; come nel modello rinascimentale dellâ??homo faber, corpo e spirito si sono accordati e compresi per il tramite dellâ??azione sulla materia.

Socrate replica ricordando un episodio della??adolescenza, quando sulla riva del mare gli capitÃ<sup>2</sup> sotto gli occhi â??lâ??oggetto più ambiguo del mondoâ?•. Furono le riflessioni suscitate da quellâ??oggetto ad indurlo a seguire il cammino della filosofia, fu quella circostanza a fargli abbandonare la??architetto che pure era in lui. Lâ??oggetto portato dal mare era una cosa bianca, fatta della stessa materia della sua forma, â??materia dâ??incertezzaâ?•. Dal mare incontaminato, memoria di una condizione di felicitA perduta, emergono oggetti levigati, montaliani ossi di seppia, residui calcarei deposti sulla spiaggia della desolazione del vivere terreno; relitti inutili, segni della??arido decomporsi del vivere, ma anche spiragli che aprono il varco in cui le cose tradiscono il loro segreto. La vastitA del mare sa decantare tutte le imperfezioni del fondo, ripulisce e leviga grazie allâ??azione corrosiva della salsedine. Quellâ??ambiguo oggetto era â??unâ??opera della vita, dellâ??arte, o del tempo, e gioco di natura?â?•, si chiede Socrate. Poteva essere un osso di pesce bizzarramente consumato dallo scorrere della sabbia sotto le acque, oppure avorio intagliato da un artigiano dâ??oltremare; un pezzo di marmo o un frammento di roccia lavorato dal moto ondoso fino a fargli assumere le parvenze di una divinitA scolpita, oppure lâ??opera di un organismo che ciecamente forma i suoi organi e nutrendosi si costruisce un guscio. Era lâ??opera di un mortale obbediente ad unâ??idea che con la??intervento delle mani e di un pensiero progettuale ha imposto alla materia uno scopo ad essa estraneo, per poi separarsi dallâ??oggetto che ha costruito? Oppure sono stati i capricci delle circostanze a condurre a termine nel corso dei secoli o dei millenni quel che la??artista avrebbe saputo produrre in breve tempo? Il poiein dellâ??uomo artefice, lâ??atto rischiarato da un pensiero, appare a Socrate come lâ??abbreviazione del corso della natura. â??E può dirsi con sicurezza che un artista valga mille secoli o centomila o anche di piÃ1. CioÃ", questo tempo quasi inconcepibile sarebbe occorso allâ??ignorante, o al caso, per ottenere la stessa cosa che il nostro uomo eccellente ha potuto compiere in pochi giorniâ?•.



Tornano alla mente certi quadri di Yves Tanguy: paesaggi piatti, silenziosi e malinconici, in cui il terreno conserva tracce di orme indefinibili, stadio magmatico della genesi, con escrescenze materiche simili ad embrioni. Lâ??impressione Ã" di trovarsi su spiagge di epoche geologiche antichissime dalle quali il mare si Ã" ritirato, lasciando corpi disegnati dalle correnti, detriti arenati di un misterioso naufragio. Dal mare, luogo

delle origini e dellâ??irrazionale, dellâ??inconscio tanto caro ai surrealisti, emanazioni gassose, formazioni nebulose, colate laviche tendono progressivamente a pietrificarsi; dal fluido indeterminato emergono forme solide e indurite, che si fanno regolari e compiute, fino alle agglomerazioni quasi monumentali di â??Palazzo promontorioâ?•. Scriveva Breton a proposito di Tanguy: â??Con lui entriamo per la prima volta in un mondo di latenza totale. Lâ??elisir di vita tende qui a decantarsi di tutto ciò che di torbido gli porta la nostra provvisoria esistenza individuale, il mare sâ??abbassa scoprendo a perdita dâ??occhio la spiaggia dove strisciano, si alzano e si chinano e a volte sprofondano o spiccano il volo, formazioni di tipo del tutto nuovo, che non hanno immediati equivalenti in naturaâ?•.

Per il Socrate di Valéry, fra le cose del mondo sensibile esistono distinzioni nette nei modi di produzione. Una roccia o un paesaggio sono opera del caso, mentre le piante e gli animali, i kantiani â??fini della natura�, si sviluppano secondo un programma interno, per un accrescimento che già Ã" contenuto in potenza in essi. La natura non divide il progetto dalla??esecuzione, mentre le opere della??uomo sono dovute agli atti di un pensiero i cui principi sono separati dalla costruzione. Lâ??architettura Ã" quellâ??operare completo in cui si tiene conto della??esigenza del corpo, che cerca la??utile, della??anima, che insegue la bellezza, infine del mondo, che ci impone di dare soliditA e durata alle opere umane. Ma se in un albero il grado di complessità del tutto Ã" più elevato di quello delle sue parti, gli oggetti prodotti dallâ??uomo, invece, nel loro insieme sono dâ??un grado inferiore a quello delle parti; il tavolo costruito dallâ??artigiano possiede una struttura meno complessa del tessuto delle fibre del legno. Lâ??homo faber non si preoccupa di tutte le qualitA della materia del suo lavoro, fabbrica per astrazione, utilizza soltanto quanto A" sufficiente ai suoi scopi; la sua opera implica una trasformazione dal disordine allâ??ordine, impone di violare o turbare lâ??ordine dei materiali con cui costruisce, per adattarli allâ??idea del suo progetto e allâ??utilizzo previsto. Allâ??uomo che agisce non serve tutta la natura, gliene basta una parte, si accontenta dunque di una conoscenza parziale. Ã? questa la ragione con cui Socrate motiva la sua scelta per la filosofia, dopo lâ??esitazione iniziale fra costruire e conoscere: â??Ã? filosofo colui che concepisce sempre più vasto e vuole aver bisogno di tuttoâ?.

Ma il sogno di Fedro ignora la contrapposizione fra lâ??operare umano e la techne della natura, non pensa che la materia sia il dato inerte che si presta alla manipolazione dellâ??artefice. Diceva Picasso rivolgendosi al â??cineseâ?• Malraux: un proverbio cinese esprime al meglio quanto sia mai stato detto in pittura: «non bisogna imitare la vita, bisogna lavorare come lei», cioÃ" seguire lo stesso processo grazie al quale la natura produce. Lâ??Eupalino a cui Fedro affida la sua filosofia dellâ??architettura lascia che arte e natura cooperino nella progettazione di una nave: â??Egli immaginava con passione la natura dei venti e delle acque e così la mobilità come la resistenza di questi fluidi; meditava la generazione delle tempeste e delle calme, la circolazione delle correnti tiepide e dei non mescolabili fiumi che scorrono misteriosamente puri fra gli argini bruni dâ??acqua salsa; considerava i capricci e i pentimenti delle brezze, le incertezze dei fondi, dei passi e degli estuari insidiosi â?! Credeva che una nave dovesse, in qualche sorta, crearla la coscienza del mare, e quasi confezionarla lâ??onda medesima. Questa conoscenza consiste, in veritÃ, nel sostituire il mare, nei nostri ragionamenti, colle azioni che esso compie su un corpoâ?•.

## **Bibliografia**

Gaston Bachelard, La formazione dello spirito scientifico, 1938, Cortina, 1995

Walter Benjamin, Paul Valéry, in Avanguardia e rivoluzione, Einaudi, 1973

André Breton, Il surrealismo e la pittura, 1928, Marchi, 1966 (Abscondita, 2018)

François Jullien, Le trasformazioni silenziose, Cortina, 2009

Benoît Mandelbrot, Gli oggetti frattali, Flammarion, 1975, Einaudi, 2000

Thomas Mann, La montagna incantata, 1924, trad. di E. Pocar, Il Corbaccio, 1992

Jean Perrin, Gli atomi, 1913, Editori Riuniti, 1981

Michel Serres, Lucrezio e lâ??origine della fisica, Sellerio, 1980

Michel Serres, Passaggio a Nord-Ovest, Pratiche, 1983

Paul Valéry, Eupalino o dellâ??architettura, 1921, Edizioni Biblioteca dellâ??immagine, 1986

Paul Valéry, Ispirazioni mediterranee, 1933, in La caccia magica, Guida, 1985

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio Ã" grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto. Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

