DOPPIOZERO

|| fantasma di Odradek

Pietro Bianchi
10 Luglio 2020

Non ¢’ & aternativa. Non si puo che giungere alla psicoanalisi attraverso la porta del sintomo. E una delle
poche verita che riguarda questa pratica e che emerge, per cosi dire, siadalla suafilogenes che dalla sua
ontogenesi: sono state le isteriche alafine del XIX secolo a“inventarsi” un sintomo che la scienza medica
non riusciva a comprendere e di cui non riusciva aricostruire la causafisiologica; ma e anche vero che ogni
esperienza della psicoanalisi ancora oggi inizia da un sintomo soggettivo, quando unaformadi sofferenza
non riesce a essere risoltain nessun altro modo, né con i farmaci, né con la psicologia, né attraverso le
proprie relazioni e nemmeno nelle forme collettive del vivere sociale. || sintomo € un messaggio enigmatico
di cui non si conosceil senso né la causa e che fa soffrire il soggetto. In questo senso si potrebbe dire che &
come una paroladi cui non si conosce il significato e di cui non si € mai sentito il suono. Per lapsicologiail
compito della scienza dovrebbe essere quello di scoprire la causa nascosta del sintomo: cioé riportare il
messaggio enigmatico al suo significato nascosto. Per la psicoanalisi no. Non ¢’ e significato nascosto del
sintomo. E per questo che Lacan |’ ha chiamato un significante: cio@ un enigma che perd non pud essere
svelato unavolta per tutte, ma che conduce soltanto a un atro significante, e poi aun atro ancora... e cosi
viaal’infinito. Il significante pud solo condurre a un altro significante, in modo orizzontale. Non puo essere
ricondotto verticamente a suo significato nascosto una volta per tutte.

Se usassimo i concetti canonici dello strutturalismo, potremmo immaginarci di considerare due serie di
elementi, ad esempio le parole e le cose, in cui aogni cosa e associata una parola: ogni parola ha cioé un
referente nellareata alla quale e saldamente legata. Cosa succederebbe se al’ improvviso comparisse una
parola alla quale non & possibile associare nulla? Cosa succederebbe se unavolta finite le parol e rimanessimo
con un oggetto in piu, spaiato e senzanullaacui poterlo associare? |l significante non € nient’ altro che
guesto: una parola spaiata, che e rimasta da sola. Che cosa vuol dire dunque questo significante? A cosa e
possibile associarlo? Qual e lacausa di questa sofferenza? E qui gia c’ e un paradosso, che Gilles Deleuze non
mancadi riconoscere in Logica del senso: una struttura dove non esistono parole “ spaiate”, come |0 sono i
significanti con cui haache fare lapsicoanalisi, sarebbe un assurdo. Se ogni singola parola venisse associata
aogni singola cosa e laloro corrispondenza biunivoca non avesse alcun’ eccezione, le due serie finirebbero
inevitabilmente per sovrapporsi e quindi per cancellarsi. Le parole non sarebbero “staccate” dalle cose ma
sarebbero indistinguibili dalle cose stesse (0 viceversa). Affinché vi siano due serie e venga messo in moto

I’ eterno gioco delle loro associazioni e separazioni, € necessario che le due serie non combacino
perfettamente, che siano minimamente “rotte” : & necessario che un piccolo elemento le separi. E questo
piccolo elemento — che é rimasto fuori dalla serie degli oggetti, o parola che non si saprebbe a cosa associare
— chefasi che la struttura venga messa in moto, e che possiamo chiederci a che cosa associare un el emento di
unaserie con I’ atro.


https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/il-fantasma-di-odradek
https://test.doppiozero.com/pietro-bianchi

e T T SRR e S O e e e

+ T [l .- - - -

Il gioco della psicoanalisi, quanto meno quello delle nevrosi, € tutto qui: ¢’ e un significante che non si sache
cosavogliadire e che attraverso il processo analitico viene messo in moto — associato prima a una cosa e poi
aun’altra, e poi aun’atraancora... e cosi via. E nel continuo rincorrersi di queste associazioni qualcosa del
legame delle due serie viene spostato e I equilibrio soggettivo trasformato, “come quel celebre rompicapo in
Ccui un’immagine risulta spezzettata in tessere disordinate, e si tratta di ricomporre I'immagine facendo
transitare con giri pit 0 meno tortuosi tutte |e tessere attraverso una casella rimasta vuota” (p. 61). I
significante non avratrovato il suo significato nascosto, ma avra comunque prodotto dei cambiamenti. Certo,
allafine ci s trovera comungue con un significante enigmatico e una casellavuota, e coniil “gioco” delle due
serie sempre in movimento, ma qual cosa sara accaduto.

E dunque |la psicoanalisi una pratica del Due? Del sintomo come messaggio indirizzato all’ Altro? Del
significante aperto alla suainfinita e metonimicainterpretazione? In una parola, della dial ettizzazione del
sintomo? Eppure il Due dell’ inconscio lacaniano non € quello della specularita, dell’ equilibrio e delle
complementarieta di Jung. Il Due &, per cosi dire, dispari. E che cos & che rende e due serie dispari? Che
cos e chefasi che le due serie si rincorrano al’ infinito per poi ritrovarsi ancora alla casella di partenza con
un significante spaiato di cui non si conosce il significato? Per Federico Leoni larisposta é semplice quanto
enigmatica: € I’Uno. Bastainfatti spostare |’ angolo prospettico per vedere che il problemanon € quello del
rapporto “impossibile’ trale due serie—1’S1 e’ S2 come s dice tralacaniani —: i giochi del loro rincorrers
infinito *sono tanto appassionanti quanto monotoni: [...] dadove vengano quel giochi, questo resta
sostanzialmente fuori quadro, nella psicoanalisi lacaniana’ (p. 30). Il problemaeil punto d’insorgenza di
tutto il campo, il separarsi delle due serie in quanto tali. Non gia una causa vera e propria, mal’ ato del loro
differenziarsi. Insomma, se prendiamo il punto di vista dell’ elemento soprannumerario che rende possibile la



disparita delle due serie, forse le serie non sono pit nemmeno soltanto due. Quello che vediamo € semmai il
processo infinito del loro differenziarsi.

Staqui il cuoredellatesi di Jacques Lacan, una scienza di fantasmi (Orthotes, pp. 180, €18), uno dei piu
belli e originali libri su Lacan uscito in Italia negli ultimi anni, che ha soprattutto il grande merito di non
limitarsi afare una glossa alle scritture lacaniane, ma che propone unatesi forte e originale. Leoni propone di
spostare |o sguardo dalla staticita della struttura e dai suoi pit 0 meno stabili equilibri, al processo del suo
strutturarsi. Bisogna quindi congedarsi da quell’ approccio che vorrebbe adottare |0 sguardo della partizione
categoriale dell’ essere, della differenza statica di enti giaindividuati “per dire |’ accadere simultaneo della
molteplicita” (p. 35). D’ altra parte non fu gia Kant che negod la possibilita dell’ intuizione, cioe della
conoscenza dall’ interno delle cose stesse, per fondare tramite il trascendentale un regime della separatezza,
cioe di unadistanzatrail soggetto e le cose, da colmare in modo provvisorio tramite la rappresentazione?
Non fu Lévi-Strauss a usare un’idea statica di struttura, dove il concetto di mana dovevaincarnare proprio
quell’ elemento soprannumerario ed eccedente che stava per la struttura simbolicain quanto tale, penail
crollo dell’ edificio strutturale stesso? E non e forse I'immaginario lacaniano nel campo visivo proprio quel
regime dell’ esperienza fondato sulla separazione, dove il soggetto guardante e |’ oggetto guardato sono irrel ati
I"uno dall’ atro, e continuamente permutabili I’ uno con I’ altro? Tutte figure del Due, della separazione, della
staticita, delladivisione categoriale.




Leoni invece ci propone di assumere “che |’ essere non siadell’ ordine del discreto ma dell’ ordine del
continuo” e “che gli esseri non siano separati, non abbiano identita e consistenza autonoma, ma che ogni
essere sia un’ emergenza momentanea del sistema, che ogni singolarita siatutto I’ essere anche se
transitoriamente ricapitolato nellafiguradi quellasingolarita” (p. 87). Non sorprende allora che uno dei
riferimenti sia proprio lamonade leibniziana, secondo cui ogni punto dell’ universo esprime I’ intero universo,
proprio perché non esiste un regime della separazione, dove un elemento possa essere tagliato fuori dal resto
dell’ universo e costituire uno sguardo non partecipato nelle cose. L’ unico sguardo € allora quello che sta
dentro alle cose (0 meglio che é indistinguibile dalle cose stesse), e dove I'immagine non € un
rispecchiamento o una percezione di qualcosa che staal di fuori, secondo il regime della rappresentazione,
maé un “vibrare” visivo dell’ universo stesso in sé stesso (secondo una prospettiva molto simile a quella del
Deleuze dei libri sul cinema).

Queéllo cheinfatti in modo diverso sia Lacan sia Deleuze mostrano del campo visivo, é che se vogliamo
rimanere in unatipologia di relazione immaginaria basata sull’ Altro che separa soggetti e oggetti, guardati e
guardanti, immagini e cose, dobbiamo supporre un punto di eccezione—un po’ comeil mana di Lévi-Strauss
— che & appunto |’ occhio che guarda, escludendosi dal visivo. Non € possibile che I’ occhio che guardasia
anche guardato, perché non € possibile mostrare il punto da cui tutto il campo visivo prende corpo,
nonostante in quell’ aggettivo — visivo — ¢i siagial’inclusione di quel punto di insorgenza (che I’immaginario,
se vuol e essere consistente, deve escludere). Leoni mostra la geneal ogia tutta filosofica di questo problema:
guello dell’impossibilita che “il dire’” possa emergere nel “detto”, o che — come diceva Lacan — si possadire
il vero sul vero.

Il fantasmadel titolo, che poi € quello che e a cuore dell’ esperienza psicoandlitica, non e allorail fantasma
dell’ alterita, quello che spesso si vede a cinema e che € nascosto in qualche anfratto del campo visivo, come
elemento inquietante che viene da un altrove. Ma forse non € nemmeno quellafinestra che media

I esperienza soggettiva del mondo, come spesso si legge nella vulgata lacaniana che vorrebbe che il fantasma
mostrasse le condizioni “apriori” del desiderio. Pensare “al” fantasma, come se fosse un oggetto, vorrebbe
dirle pensarlo a partire da qualcosa che e a di fuori di esso, cosa che é evidentemente impossibile dato cheiil
fantasma € gia, per cosi dire, incluso nel gesto di “pensare” stesso. Forse allora converrebbe partire invece
che dalla struttura delle due serie 0 dell’ alterita separata— che nella sua staticita deve continuamente supporre
eccezioni e punti di “esclusione interna’ (e che cos e lalogicadel fallo lacaniana, se non unalogica

dell’ eccezione interna che sostiene la consistenza della struttura?) — dal divenire stesso della differenza.
Quella che Deleuze definiva una differenza“pura’ che staa di quadegli enti giadifferenziatisi e gia
separatisi gli uni dagli altri.

Parrebbe di esserefiniti quasi “oltre” |a stessa psicoanalisi, come spesso accade alle filosofie vicino a
Deleuze, mal’intenzione di Leoni ci pare tutt’ altra: il fantasma infatti attiene a quella paradossale logica
pulsionale secondo cui, per Freud, I’ attivo eil passivo si fondevano |’ uno nell’ altro, come nell’immagine a
lui cara della bocca che bacia sé stessa (a cui potremmo aggiungere quella dell’ occhio che guarda sé stesso
spingendo I'immaginario verso il suo limite logico). Eppure lalogica freudiana del fantasma é paradossale
solo se continuiamo a ragionare a partire dalle contraddizioni di enti giaindividuati da una struttura. Non lo &
in quel mondo popolato da personaggi come quello di Odradek, con cui si chiude splendidamente il libro di
Leoni. Rocchetto di filo, resto di una macchina, forse di origine vegetale eppure dotato di unavoce, Odradek
e una figura sfuggente che non ha alcuna modalita di apparire nellalogica statica dell’immaginario proprio
perché é una singolarita. “Non ha un altro: eppure, anzi proprio percio, non €1’ atro di un altro, non &
qualcosadi identico, non ha un’identita. Solo avendo un atro di cui essere |’ altro, potrebbe infatti essere
identico a sé, 0 avere un’identita, o anche avere unadifferenza, dall’ altro o da sé. Un Uno, un Uno davvero



tutto solo, un Uno che sia davvero senza altro, un Uno nell’ unico senso in cui lafilosofia abbia mai pensato
I”Uno, non é affatto I’ Uno di un due, rimasto pero senzadue|...]. Privo di qualsiasi paradigma, privo di
qualsiasi cosa che possa dirlo, come rocchetto di filo, come ingranaggio di una macchina, come pianta dotata
di foglie, e lui stesso paradigmadi sé, e sé stesso einsiemeil proprio esempio” (p. 170).

Federico Leoni, Jacques Lacan, una scienza di fantasmi, Orthotes.

Se continuiamo atenere vivo questo spazio € grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Tornapresto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://www.orthotes.com/prodotto/jacques-lacan/
https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero







