DOPPIOZERO

Abbiamo bisogno del potere?

Barbara Chitussi
23 Luglio 2020

“Non esiste, né & mai esistita, una societa che abbia fatto a meno del potere”, dunque non esiste societa che
non sia attraversata e continuamente trasformata dal conflitto. Cosi Roberto Esposito nel suo ultimo libro,
Pensiero istituente. Tre paradigmi di ontologia politica, Einaudi, 2020, affrontail nodo vitale che nellacrisi
contemporanea stringe il pensiero filosofico alla prass politica, ripensa nel segno di Claude Lefort lamessa
in scena dell’ antagonismo nel “governo della societa’, propone unateoria dell™istituente” contro i paradigmi
della“potenza destituente” e del “potere costituente” che, nellaloro feconda opposizione, hanno dominato la
riflessione filosofico-politica degli ultimi decenni. E istituente il pensiero che mantiene un rapporto con la
negazione e decostruendo la sostanzialita del potere ne “rivelail centro vuoto, di voltain volta occupabile
solo dalle forze che momentaneamente prevalgono, primadi essere sostituite da altre, altrettanto sostituibili”
e che sulla scorta di un linguaggio foucaultiano fa subentrare alla categoria di soggetto quella di
soggettivazione, o piu precisamente, qui, di un movimento, |’ istituire appunto, che & un compito sempre
rinnovato e necessariamente collettivo.

Con la sua particolare articolazione in tre parti, questo libro illustrail paradigmaistituente sul negativo dei
primi due e prende insieme congedo dal loro lessico teol ogico-politico; mai nomi dei filosofi cheli hanno
ideati, Giorgio Agamben e Antonio Negri, compaiono solo di sfuggita, tratteggiano, potremmo dire, il
perimetro rispetto al quale I’indagine si situa: i primi capitoli svolgono piuttosto un’ analisi del pensiero
heideggeriano e deleuziano acui il destituente el costituente possono essere fatti rispettivamente risalire,
cosi comeil terzo studia Lefort e con lui lalinea che stringe intorno al concetto di Stiftung (traducibile, oltre
che come “fondazione’, come “istituzione”): Merleau-Ponty e Husserl. Valeinoltre la penaricordare che a
questa formactriadica, all’ accostamento eloquente dei tre paradigmi, e dunque alla definizione di un orizzonte
dominato dalle opere di Heidegger, Deleuze, Lefort, Esposito e giunto anche sondando |a sua proposta
teoricain due volumi collettanel, dove sotto I’ egida del pensiero istituente sono antologizzati brani di Michel
Foucault, Ernesto Laclau, Y an Thomas, Cornelius Castoriadis e Paul Ricoeur, i quali dunque non possono
non essere considerati nella stessa traccia geneal ogica (* Almanacco di filosofia politica’ | ell, acuradi M.
Di Pierro, F. Marchesi, E. Zaru, Quodlibet, 2019 e 2020).


https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/abbiamo-bisogno-del-potere
https://test.doppiozero.com/barbara-chitussi

Assume cosli valore di potenza destituente la crisi che attraversa lariflessione heideggeriana a partire dai
primi anni Quaranta di fronte alla consapevol ezza che la politica degradata nella Machenschaft tecnica “non
vapiu istituita’, che “ogni fare” deve essere “disfatto”. Assume, in altri termini, valore di potenza destituente
cio che giavent’ anni fa Esposito aveva definito I’impolitico (categoria a cui sono riconducibili le figure di
Simone Weil, Hermann Broch, Elias Canetti e Georges Bataille), e che in questo nuovo contesto mostra una
derivaincerta che trattiene, nell’inerziadel lasciar essere, un legame impensato con il politico di cui vorrebbe
liberarsi, con I’istituzione che dovrebbe destituire. Viceversa, lanozione di impolitico verrebbe esclusa

nell’ elaborazione deleuziana del piano di immanenza, dove la soppressione del negativo fasi cheil politico si
dilati “fino ariempire |’ intero movimento dellarealta’ ma perda, insieme, la sua qualita peculiare. Anchein
guesto caso, dunque, mentre |’ emancipazione dal negativo sfuma e rende inafferrabili i contorni di un’attivita
specificamente politica, mentre sotto I’ influenza di Bergson si afferma lafilosofia dell’ intensita o

dell” accel erazione che dovrebbe portare il capitalismo all’implosione, “il paradigma costituente tende a
congiungersi a quello destituente” nel rifiuto, comune alle due prospettive, del caratteri (conflitto e
sostituibilita) a partire dai quali un pensiero istituente puo essere elaborato. In che senso alorafarei conti
con il potere che necessariamente domina le nostre vite significa per Esposito farei conti con |’ istituzione?
Perché dalla categoria di istituente nascerebbe |’ unico paradigmadi ontologia politicain grado di accettare la
fratturadel sociale evitando cosi di trasformarlain un’impasse distruttiva?

La categoria di istituzione, che ha origine nel primo lessico giuridico e in particolare nel concetto di persona
ficta, certo rinviain prima battuta a quell’idea di autorita superiore affermatasi nella tradizione politica
moderna e come tale obiettivo, ad esempio, delle critiche di Bourdieu o di Sartre. Ma é proprio
I”“interpretazione conservativa delle istituzioni”, intese come organi di legittimazione dei poteri esistenti e
destinati a mantenere gli equilibri sociali, che Esposito intende superare, conferendo invece al’itituire il



senso di unaforza dinamica, trasformatrice e collettiva. La strada che muove in questa direzione é stata
percorsa da Merleau-Ponty, quando ben a di la dell’ orizzonte politico, pensaval’ operazione espressiva come
una“ eternita provvisoria’, unarichiesta inesauribile da parte delle opere compiute accolta nel segno della
fraternita ed esaudita nella progressione di solchi sempre aperti (in cui il mio e indistinguibile dal tuo).
Merleau-Ponty aveva cosi trasformato uno dei luoghi piu complessi e problematici della filosofia husserliana,
nel qualeil “giasempre 1&” del passato corrisponde a un possesso (un Habitus) che fonda— o istituisce —
I"identita “ personal e, sussistente e permanente”, in un presente tanto illimitatamente fecondo quanto

potenzial mente a-soggettivo. || soggetto istituente di Merleau-Ponty, infatti, non permette di concepireil
passato come un possesso né |’ altro come il “negativo di me stesso”. Ed € proprio questo superamento della
sfera coscienziae, dunque |’ abbandono del problema della continuita e stabilita egologica, afungere da
cardine per il passaggio, compiuto da Lefort e ripensato da Esposito, nel politico. Ladimensione pre- 0 &
soggettiva, infatti, permetterebbe di abbandonare i limiti impliciti nella nozione di fondamento e di affidare al
movimento dell’istituire unarisposta alla questione del potere, il quale appare ora come “una struttura cava,
inappropriabile in maniera definitiva, poiché continuamente contesa da interessi e valori contrastanti”.
Usando il verbo istituirein “tuttala suaforza’, il Lefort interprete di Machiavelli hamostrato che la societa,
istituita dal politico e da esso inseparabile, estranea cioe aogni tipo di fondamento, si conosce rapportandosi
all’ esteriorita, prendendo forme di voltain volta diverse sulla base del conflitto, della dualita e degli
antagonismi che I’ attraversano.

Ma che cosa significanon appropriarsi del vuoto in maniera definitiva? E quali forze occupano quello spazio
in maniera precaria, nel segno della sostituzione?

Il riferimento alla persona giuridica e tutt’ altro che secondario, e sembrerebbe anzi custodire una risposta
possibile a queste domande. Come Y an Thomas ha mostrato, la persona che calcala scena del diritto romano
non ha nulla a che vedere con il corpo vivente: € invece una maschera, il doppio funzionale del soggetto, e,
sebbene in maniera ambigua, ha continuato ad essere tale anche nel diritto contemporaneo. Non € dunque un
caso cheil giurista Maurice Hauriou, che haavuto un’influenza determinante sullafilosofia politica
novecentesca, abbia definito I’istituzione “un’idea di opera o di intrapresa’ la cui esistenza € oggettivae
precede i soggetti, dei quali ha tuttavia bisogno per realizzarsi. Questi soggetti non sarebbero pero altro che
“portatori” di opere. E allora riprendendo Hauriou, e auspicando uno sviluppo di istanze rimaste implicite nel
Suo pensiero, che Esposito pud guardare a discorso sul costrutto funzionale che la persona giuridica e stata
fin dalla sua origine come a un luogo “finalmente libero dalla mitologia’, capace di “ricondurre la prassi
istituente a un orizzonte materialistico”. Il vuoto che la filosofia agambeniana mostra nella sua inoperosa
destituzione € nellafilosofiadell’ “impersonale” abitato daruoli e personaggi che, non coincidendo con
mitiche individualita, garantirebbero I’ inappropriabilita, o la discontinuita, del potere. Questa rischiosa non
coincidenza che sottrae la persona a mito della stabilitasi rivelainsieme al nuovo significato dell’ istituire:
essenziale diventa qui il momento in cui una persona decade e lasciail posto all’ atra. Non bisognain effetti
dimenticare che nello straordinario saggio dedicato al dono nelle societa arcaiche, cruciale tanto per Lefort
che per Esposito, Marcel Mauss ha spiegato non solo che il potlach & una pratica antagonistica, ma che ogni
mascherata festiva puo volgere in guerrain qualsias istante.

Se continuiamo atenere vivo questo spazio e grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Tornapresto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




Roberto Esposito
Pensiero istituente

Tre paradigmi di ontologia politica




