DOPPIOZERO

Bollas; essere un carattere

Moreno Montanari
4 Agosto 2020

Lafeticizzazione dell’ oggetto, spiegava Marx, sta nella suaingannevole promessa di trasferirci magicamente
le sue proprieta intrinseche, mentre in realta siamo noi che vi proiettiamo le nostre. La questione € nota ma
forse, osserva Bollas, non ancora sufficientemente interrogata: “in che senso assegniamo alle cose i nostri

stati psichici? Perché non s tratta solo di un’intenzione conscia, madi un’istanza profondamente inconscia
del Sé nel mondo degli oggetti”, che in qualche modo viene evocata, rivelata, a punto che “alcuni oggetti,
come chiavi psichiche, aprono porte che conducono ad esperienze inconsce intense e ricche in cui articoliamo
il Sé che noi siamo, mediante il carattere elaborativo della nostra relazione. Questa scelta costituisce la
joussance del vero Sé, una beatitudine frutto della scoperta di oggetti specifici che liberano I’ idioma nella sua
articolazione” (Christopher Bollas, Essere un carattere, Raffaello Cortina editore, Milano, 2020, pp. 234,
euro 22, p.4e’).


https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/bollas-essere-un-carattere
https://test.doppiozero.com/moreno-montanari

Christopher Bollas

Essere
un carattere

=
ek
é i . B @
R.{'Iz;.iu Cortms Fidtom

Si tratta di un passo denso, e forse inutilmente complicato, che vale la pena analizzare minuziosamente. Cio
che Bollas sta qui spiegando, ma che si pud comprendere appieno solo avendo gialetto, ameno, i suoi
L’ombra dell’ oggetto e |l pensiero orientale, € che se un oggetto si rivela capace di fungere da“vocabolario
dell’ esperienza del S€” (p.18), ossiadi farci accedere alla comprensione del funzionamento delle piu

peculiari dinamiche psichiche di ciascuno di noi, hon € certo per un suo presunto “mana’, il misterioso potere
spirituale intrinseco che gli attribuivano alcune popolazioni australiane rese celebri dagli studi di
antropologiadi Marcel Mauss e Claude L évi-Strauss, main virtu dellaloro capacitadi evocare in noi echi
dell’ originario holding materno, facendoci rivivere |’ esperienza magica della trasformazione di uno stato
d’animo, indotta dall’ intervento di un “oggetto” esterno. E questa esperienza, spiega Bollas, che cerchiamo
negli oggetti che ci affascinano e non il loro possesso: “[da bambini] 1a madre non é ancora identificata come
altro, ma é vissuta come un processo di trasformazione, e questa caratteristicadell’inizio dellavitarimanein
certe forme di ricerca oggettuale nella vita dell’ adulto, in cui io credo che |’ oggetto sia cercato per la sua



funzione di significante del processo di trasformazione.

Percio nellavitadell’ adulto, laricercanon e orientata al possesso dell’ oggetto: esso e cercato per arrendersi
ad come un medium che alterail S€” (C. Bollas, L’ombra dell’ oggetto, Raffaello Cortina Editore, 1987,
pp. 21-22). In questa dialettica con I’ oggetto il bambino primae I’ adulto poi, sperimentano il potere
trasformativo del proprio stato d’ animo, in virtu dell’ oggetto-madre che cercheranno di ricreare con altri
oggetti transazionali in un processo che, tuttavia, non |i vede soggetti passivi maindividui attivamente
protagonisti nella scelta e nel processo di trasformazione legato all’ oggetto. Un esempio puo esserci d' aiuto:
il dolore dovuto allafame, o I’ esperienza angosciante del vuoto del bambino vengono trasformate dal latte
sunto dal seno materno in esperienza di sazieta, benessere e pienezza, in un processo del quale il bambino
assumera non soltanto i contenuti (il latte) ma soprattutto la forma: la relazione oggettuale che curae
trasforma.

Perché Bollas ne parlain termini di “liberazione dell’idioma’? Larisposta s trova nel suo La mente orientale
, Nel quale lo psicoanalista americano riprende dal libro del collega Gordon Allport Divenire. Fondamenti di
una psicologia della personalita, I’idea che “ogni persona é in sé stessa come una formaidiomatica,

un’ apparente violazione della sintassi della specie. Un idiomatismo si sviluppanel suo particolare contesto e
per comprenderlo dobbiamo conoscere questo contesto” (cit. in C. Bollas, La mente orientale, Raffaello
Cortina, Milano, 2013, p. 95). Questo idioma e tutt’ altro che chiaro e perfettamente traducibile: al contrario, €
lo scarto tra cio che sappiamo e cio che pensiamo, € “il conosciuto non pensato”, secondo Bollas, vero cuore
del lavoro psicoanalitico e sottotitolo, nellaversione originale, di Essere un carattere. A livello inconscio la
forza di questa esperienza consiste nella sua capacita di riattivare I’ originario linguaggio materno, preverbale,
che non ruota attorno a ingiunzioni, argomentazioni o spiegazioni esplicite ma funziona piuttosto mostrando
in formaimplicita“forme dell'essere, del pensare e del relazionarsi” (id., La mente orientale, pag. 14). In
guesto modo fornisce modelli comportamentali assimilabili dall’ 1o che diverranno poi suoi

inconsapevoli paradigmi relazionali e cognitivi. Questi modelli, dunque, non dipendono dalla corretta
rappresentazione che il soggetto si fara dell’ oggetto, in virtu di un’ adeguata categorizzazione concettuale, ma
prendono piuttosto vita dall’incontro con |’ oggetto, ossia dalla relazione che s instaura tra soggetto e oggetto,
in unamanierache ame é parsaanalogaal giudizo riflettente proposto da Immanuel Kant nella sua celebre
Critica del giudizo.



Critica

del Giudizio

TRADUZIONE

DI ALFREDO GARGIULO
e INTRODUZIONE

DI PAOLO DPANGELO




In essa Kant introduce questa forma di giudizio che chiama“riflettente” per differenziarlo dal giudizio
determinante — al centro di La Critica della ragion Pura e, piu in generale, del nostro modo di rappresentarci
correttamente |’ oggetto di cui parliamo — perché non ruota attorno ad una categoria concettuale gia nota
che esiste apriori, ma emerge solo in virtu dell’ effetto che I’ oggetto stimola nel soggetto il qualeriflette,
come in uno specchio, larealtainteriore su quella esteriore. |1 giudizio riflettente, dunque, non &
propriamente un giudizio conoscitivo, perché non faluce né sulle proprieta dell’ oggetto, né sul nostro modo
di conoscerlo, ci permette piuttosto di coglierein formariflessa lafinalita che portiamo dentro di noi.
Talefinalita, in Bollas, e laricercadi un senso di integrita che sappiaraccogliere le diverse parti che
compongono il nostro Sé e conferirgli un senso unitario (p. 43); un senso di unita che € una puraillusione ma
dellaquale I’ essere umano ha bisogno e che sembra palesarsi quando si rivelail nostro personale idioma.

Tanto nella Critica della Ragion pura, quanto nell’ esperienza di cui parla Bollas, non contano dunque le
proprieta dell’ oggetto in sé, né quelle del soggetto in sé, quanto lo “ spazio intermedio” nel quale avvieneiil
loro incontro che & in grado di stimolare una particolare rivelazione del Sé che I’ oggetto non contiene ma per
il quale appare non di meno determinante. Scrive Bollas: “ Tutti viviamo tramigliaia di questi oggetti che
illuminano il nostro mondo [che hanno cioé il potere di fare luce sul nostro mondo interiore ed esteriore]: non
si tratta di alucinazioni, esistono, malaloro essenzanon e quel che Lacan chiamail reale. Il loro
significato si trovain cio che Winnicott ha definito lo “ spazio intermedio” o “laterzaared’; il luogoin cui in
soggetto incontrala cosa, per conferire un significato proprio nel momento in cui quell’ essere viene
trasformato dall’ oggetto. Gli oggetti dello spazio intermedio sono formazioni di compromesso tralo stato
mentale del soggetto el carattere dellacosa’ (id, Essere un carattere, op. cit., p.8).

Invirtu di questo potere, gli oggetti percepiti come evocativi e trasformativi dal soggetto, possono
permettergli di “sognare lasuavita’, nel senso di applicare allaredtadi vegliale stesse categorie
interpretative che si applicano ai sogni, dove tutto diceio, € cioé una parte del soggetto sognante, pur
essendo, evidentemente, da esso distinta. Ecco che gli oggetti attivano dungue un potere rivelativo sul
soggetto che viene pero innescato da unariflessione e da un’analisi che aprono al loro significato simbolico,
il che svela contemporaneamente il funzionamento del nostro mondo interiore (1a* capacita della persona di
esperireil proprio idioma evocato dall’ oggetto”, 1d, Essere un carattere, p. 25). Perché un certo brano
musicale si rivela capace di promuovere in noi una significativa variazione di umore e un altro no? Perché un
argomento di discussione attivaimprovvisamente il nostro interesse e un altro ci annoia? Secondo Bollas cio
e dovuto alaloro capacita di mettere in azione un certo stato del Sé, ed in particolare ala capacita di
facilitare il passaggio dal Sé semplice (la condizione di quando siamo immersi nell’ esperienza) al Sé
complesso (che s attiva quando riflettiamo sull’ esperienza che abbiamo vissuto). In questo modo gli oggetti
divengono strumenti per esprimerci, di piu, scrive Bollas, “per incontrare ed esprimere il Sé che noi slamo”,
nelle sue diverse forme (p. 23).

Lasuaforza, dicevamo, sta nella capacita di riattivare quell’ idioma personale, unico per ciascuno di noi, che
ci offre’impressione di accedere a quello che Winnicott definivail vero Sé, entita nella quale Bollas non
crede in senso ontologico ma solo cognitivo: il vero Sé non é che il senso unitario che conferiamo ala
complessita, irriducibilmente eccedente le nostre possibilita di comprensione, della nostra psiche (p. 43). “La
saggezza’ — uno junghiano direbbe I’ individuazione — “ consiste nella capacita di abitare I’ incertezza sul
significato del nostro Sé, o dellavita’ senzarifuggirla o saturarla con un significato qualsiasi (p. 44) per



ricercare non tanto definizioni ultime ma opportunita per sintonizzarsi con quanto, fuori e dentro di noi,
attivail nostro idioma personale e favorisce unariflessione di senso sul nostro modo di essere. Con le sue
parole: “I’idioma che daformaal carattere umano non € un contenuto latente del significato, ma un’ estetica
della personalita, che non cercadi esprimere un significato inconscio, madi scoprire oggetti che si coniugano
in esperienze cariche di significato. Muovendoci nel mondo degli oggetti, respirando la nostravita
nell’impersonal e, raccogliamo e organizziamo i nostri effetti personai” (p. 47).

Forse non siamo lontani da quanto invitava afare, in una celebre lettera al fratello, il poeta John Keats,
quando scriveva: “Chiamate il mondo, vi prego, lavalle del fare anima e allora scoprirete qual e la sua
utilita. [...] Dico fare anima intendendo per "anima" qualcosa di diverso dalla "intelligenza”. Possono
esistere milioni di intelligenze o scintille della divinita, ma esse non sono anime fino a quando non
acquisiscono identita, fino a quando ognuna non & personal mente se stessa” .



R R A N S A A AN A A A A A AN

A,
G

N

AN

SR

RIAK

=]
FEA A WA PN el e TR e

James Hillman
RE-VISIONE
DELLA PSICOLOGIA
i
ADELPHI

O
)

u
ﬁUn

"

S e el o T e L I LT T ol LA AT R

o

N N A N A AN AN N NN N N AN AN o

DALY

3

2
)

—



Tale prospettiva, resa celebre da James Hillman a partire dal suo Re-visione della psicologia (Adelphi, 1983),
chiamain causa un lavoro di elaborazione personale che in Bollas conduce a Essere un carattere: si tratta di
unaspecie di “intelligenza operativa’ (p. 63), di “unavirtu che irradia ed esaltatutti gli oggetti nei rapporti di
senso” (p. 64). Questa particolare “gravita psichica che attrae a sé le idee, | sentimenti o gli stati del Sé
inconsci 0 nascenti”, e detta anche “genere’ e sarebbe “I’incubazione psichica degli investimenti libidici del
mondo degli oggetti” (p. 50). Non ho intenzione di addentrarmi nella spiegazione della nuova accezione che
Bollas attribuisce a questo termine — operazione di cui, Sinceramente, non si sentival’ esigenza— voglio
limitarmi aindicare come il suo funzionamento, caotico e creativo, faciliti le dinamiche che abbiamo
descritto sopraerilanci I'idea bollasiana di un inconscio recettivo il cui linguaggio simbolico spesso criptico
non sarebbe il tentativo di evitare la censura superegoica ma“di eludere una coscienza prematura’. E questa
condizione particolarmente feconda proprio per la suaindeterminatezza, che e paragonata da Bollas al sogno
e costituisce il paradigma del suo approccio psicoanalitico che pud considerarsi un invito adivenire “il lavoro
onirico della propriavita’, ossia ad attivare un particolare stato di recettivita, interesse, ragionamento,
sensibilita e attenzione liberamente fluttuanti, che richiedono I’ elaborazione di un significato non
immediatamente chiaro nel quali il nostro Sé si svelae s ridesta, quasi potesse concludere: “sogno e son
desto”.

Se continuiamo atenere vivo questo spazio e grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Tornapresto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




