
 

Paesaggi con visioni 
Emma Pavan
7 Agosto 2020

Firenze, a cavallo tra il vecchio e il nuovo anno, sembra il luogo perfetto per ritornare sui propri passi. Qui, il
ricco percorso di un artista come Giuliano Scabia si presenta come il terreno fertile in cui scoprire le
dimensioni inesplorate di una poetica che, anche nei suoi voli più lontani, ricongiunge il suo autore a un
presente che coinvolge ognuno di noi. L’attenzione per l’intricata filigrana di motivi che concorrono alla
creazione di quello che chiamiamo semplicemente “oggi” rappresenta uno degli aspetti chiave della ricerca di
Scabia, il quale esplora paesaggi in cui si condensano – come accade per la sua «stralingua» – stratificazioni
di tempi e di storie. È proprio dalla consapevolezza della presenza di questa ricchezza sedimentata che è
possibile muovere i propri passi, oltrepassando la soglia che separa l’ignoto da ciò che si conosce. In un anno
inaspettato come il 2020, che ci costringe a una riflessione sul nostro modo di vivere lo spazio, le parole di
un artista come Giuliano Scabia ci aiutano a comprendere in che misura natura, lingua, musica e cammino
costituiscano paesaggi in cui si snoda il nostro vissuto, portandoci a riflettere sul significato di partire, di
ritornare e sulla nostalgia che lega indissolubilmente questi due elementi nella nostra memoria. Perché «i
luoghi sono sempre proiezioni dell’animo. Il palcoscenico è la mente, il teatro è la mente e tutto il ciclo del
Teatro Vagante fin dalle origini è un’esplorazione della mente, delle sue avventure, dei suoi desideri, del suo
rapporto con lo spazio».

 

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/paesaggi-con-visioni
https://test.doppiozero.com/emma-pavan


Ph. Maurizio Conca.

In Una signora impressionante (2019) definisce i poeti come «veggenti», dicendo che essi «vanno ascoltati
non per quello che dicono, ma per quello che vedono». Questa veggenza che identifica con la poesia
rappresenta un «vedere» molto particolare in cui «si vede benissimo e non si vede niente: la poesia è una
signora impressionante». Posso chiederle qualche parola in più su questa affermazione apparentemente
paradossale?

 

Quando scrivo non penso a tutte le questioni teoriche: viene l’immagine e mi affido a lei, dentro
razionalmente non so cosa ci sia. I poeti veggenti sono rari, uno era Pascoli, un altro Sandro Penna, un altro
ancora Pasolini, in parte anche Pagliarani, sicuramente Dylan Thomas. Che cos’hanno di raro? Che ultra-
vedono, come spiega Rimbaud nella Lettera del Veggente. La domanda successiva è: che cosa vedono?
Credo che una riposta possa essere il vero assoluto, che si mostra in forma di logos e di mente svelata.
Vedono il vivente nella forma dello splendore, dello spirito santo, del tremendo meraviglioso paradiso-
inferno. I poeti veggenti non solo vedono oltre, ma vedono l’Oltre, l’Accanto. “La poesia” in sé non esiste, è
sempre verso qualcosa. Ogni tanto accade un testo veggente, ogni tanto… I poeti che hanno veggenza vanno
ascoltati per quello che vedono, non per quello che dicono, un po’ come fossero delle sibille. Dal punto di
vista della concatenazione logica, del senso in senso stretto non è possibile comprenderli, ma dalle loro
visioni emerge quello che ho definito il «tremito». Essi, un po’ come gli oracoli, sentono il tempo che sta per
venire. Questo è ciò che volevo dire sia nel Tremito che nella Signora impressionate: la signora è
impressionante perché è un uragano quando entra nel corpo, non si controlla e non si spiega.

 



La nascita di un paesaggio implica necessariamente, secondo Michael Jakob, una relazione tra soggetto e
natura, che si rivela nella distanza e nella memoria. In Bertipaglia mi parve un paradiso lei parla della
trasformazione del paesaggio veneto (e dell’Italia intera) a partire dal secondo dopoguerra, notando che
molti luoghi sono diventati «anonimi, freddi, non luoghi». A questo proposito, volevo soffermarmi
sull’ambiente di Fantastica Visione (pubblicata nel 1988, scritta nel 1973, andata in scena una prima volta
con la regia di Massimo Castri nel 1976 e poi con quella di Alessandro Marinuzzi nel 1993). Qui la natura –
rispetto ad altre sue opere in cui è protagonista rigogliosa – viene rappresentata come morente.

 

Fantastica Visione è un’opera che potremmo definire “sul limitare”: è stata scritta a Firenze nel 1973, ma
nasce quando lascio Milano. Il paesaggio è quello di una metropoli del Nord circondata dai rottami (come
mura di una città medievale). Si tratta di una marea di scarti, di automobili schiacciate, di frigoriferi. È un
mare di cose, un po’ come quello di Scontri generali (1969-71), che viene riempito dagli oggetti. Il paesaggio
di Fantastica Visione nasce da una fase della mia vita in cui avevo voluto sperimentare e conoscere la
metropoli. Successivamente mi sono allontanato da Milano, imbattendomi in un altro mondo. Da Firenze
sono passato a Roma, poi ho piantato tutto e per due anni sono andato sull’Etna, in una grande casa prestata
da un amico, Andrea Giuffrida. Un posto isolato, in cui dapprima sono stato con altre persone, e qualche
collaboratore, poi da solo. Un luogo che di notte portava con sé anche terrore, la casa era isolata in un
agrumeto, su un vallone. È qui che riesco a ritrovare la scrittura che avevo perso. Qui nasce la prima Lettera
a Dorothea (in Il Diavolo e il suo Angelo seguito dalla Lettera a Dorothea, 1982). Da qui nascono quei testi
come Teatro con bosco e animali (1987) in cui vi è un radicale cambiamento rispetto a ciò che avevo scritto
in precedenza, che si completa nell’Ottanta quando vengo ad abitare a Firenze, in un luogo in mezzo alla
campagna. Appena sono entrato in quella casa antica, umile, a Colle Ramole, con il camino, l’ho sentita mia.
Sono nate le Lettere a un lupo (2001), in cui ho iniziato questo discorso diverso sulla natura, perché ho
scoperto molte cose e ne ho collegate altre che avevo iniziato a capire sulla riva del Po, lavorando coi ragazzi
a Sissa, nel 1971 e poi con I Giganti del Po, film che mi era stato commissionato dalla televisione nel 1972.

 

http://www.cssudine.it/media/spettacoli/127_2503_documenti.pdf


“Quattordici azioni per quattordici giorni a Sissa”, ph. Gregorio Sofia.



Il paesaggio è sempre soggettivo, si definisce secondo la sensibilità dell’osservatore. Vi è un rapporto molto
diverso tra i personaggi e la natura in queste due fasi della sua produzione. 

Fantastica Visione è un testo particolare, poco conosciuto, forse, anche perché nel momento della sua
creazione mi ha spaventato. Ne avevo paura, perché è un’opera in cui non c’è speranza. Questo terribile
destino è espresso anche dalla morte del fiume e del bosco, oltre che dall’epidemia che stermina le specie
animali. Non potevo credere che noi esseri umani fossimo così tremendi da divorarci tutti per avere sempre la
carne migliore, per seguire ciecamente il progresso. Andrea Zanzotto ha riassunto questo mio timore
nell’epigramma: «in questo progresso scorsoio, non so se sono ingoiato o se ingoio». Nonostante le mie
resistenze, è stato Celati che mi ha spinto a pubblicarlo. È in Fantastica Visione che si mostra per la prima
volta la stralingua, la quale nasce anticamente dall’espressione «a’m’s ciama» di un amico artigiano, il
Crippa.

La natura morente dell’opera rispecchia la natura psicologica dei suoi personaggi?

Il protagonista di Fantastica Visione, il Macellaio vuole sempre la carne perfetta e non guarda in faccia
nessuno per ottenerla. Taglia a fette tutti. Ma non è solo il Macellaio che la desidera, la vogliono anche gli
abitanti. Per questo mi ero spaventato nello scrivere, perché se tutti vogliono la carne perfetta il rischio è
quello che finisca l’umanità.

 

Alla fine dell’opera, infatti, gli attori del Teatro Vagante abbandonano questa dimensione oscura…

 

Fuggono e io scappo con la barchetta. Si esce da questa dimensione fuggendo, con il desiderio condiviso di
andarsene lontano, nei boschi e, negli ultimi testi, fino al di fuori del sistema solare, al di fuori della galassia,
dentro la «Materia oscura» e il Big Bang e oltre a esso, per andare a vedere il «luogo prima del tempo».

In Una signora impressionante, nella sezione Nei campi della stralingua, lei afferma che quest’ultima è nata
nei tempi delle cementificazioni che fanno sparire i campi, che sono anche i tempi della scomparsa del
volgar eloquio. All’idea della stralingua è seguita immediatamente quella di Nane Oca e del suo mondo.
Possiamo dire che questi due elementi rappresentino una reazione, un tentativo di rispondere positivamente
alla mancanza di speranza dipinta in Fantastica visione?

Tutto Nane Oca (1992) è costruito su un paradosso, mette in scena dei personaggi di fantasia che vivono la
vita felice per eccellenza. Il mondo di Giovanni Oca è un mondo che deve essere pensato allo stesso modo
delle Mille e una notte, perciò tutti gli elementi che vi compaiono – che sono invenzioni dell’immaginazione
più pura – si inseriscono in queste coordinate. Prendiamo ad esempio il fiume, in Fantastica Visione le acque
sono avvelenate dalle attività degli uomini e la comunità che viene mostrata è destinata ad autodistruggersi a
causa della sua ossessione per la perfezione. In Nane Oca invece il fiume è sempre bevibile. Questo è un
aspetto importante, perché mette in evidenza che la sacralità attribuita da molti popoli antichi al corso
d’acqua non è affatto astratta, ma deriva da benefici concreti. Le immagini mitiche vanno usate (io faccio
così) con ironia: così ci si può giocare, alla maniera di Aristofane. Ma non andargli dietro, per carità. Tutta la
saga di Nane Oca è uno smontaggio di miti, da quello di re Artù a quello del viaggio sulla luna. Ma c’è di
più, i protagonisti di Nane Oca si immergono, giocano, bevono l’acqua del fiume esattamente come
avremmo potuto fare noi da ragazzi. Il fiume Bachibach è in Nane Oca un fiume sempre “pescoso”, ma il
riferimento al Bacchiglione funge da avvertimento per il lettore, che legge le avventure di Giovanni Oca in
un momento posteriore, attuale, in cui il fiume è inquinato e lontano dall’immagine che si dipinge in queste
vicende. Con questo non voglio negare un mutamento inevitabile, il cambiamento si deve accettare perché fa
parte del tempo, ma si tratta di un monito, un vero e proprio “stai attento”. Questo avvertimento è necessario
perché dal fiume si traggono acqua e vita, perciò la sua morte è un fatto che gli esseri umani devono prendere
in considerazione. La questione dei fiumi è in ogni ambito e in ogni tempo una questione “grossa”, ne è la



prova la storia del lago d’Aral.

 

E per quanto riguarda la stralingua?

 

Anche la stralingua come il mondo di Nane Oca tira in ballo questioni che riguardano il mondo intero nelle
più svariate epoche, perché ogni civiltà in un momento o nell’altro deve affrontare l’arrivo di un qualcosa che
le è esterno. Questo incontro dà luogo ad un cambiamento, che molto spesso va nella direzione di una
cancellazione. Il fatto che un patrimonio venga oscurato non significa, tuttavia, che non sia presente oltre la
superficie. In questo senso, tutto ciò che giace al di sotto è un tesoro e per comprendere la complessità e la
bellezza del presente è necessario portare alla luce questi strati. Questo non significa vivere nella nostalgia
del passato o adottare una prospettiva conservatrice, significa semplicemente riconoscere, attraverso la parola
– dicendolo per evitare che venga dimenticato – che la ricchezza è costituita da queste stratificazioni.
Fermarsi a ciò che vi è sulla superficie è sempre insufficiente, perché in questa dimensione più esterna vi
sono solo frammenti del senso, che devono sempre essere legati alla loro storia. Al di sotto di questo strato si
trova un vero e proprio ribollio sotterraneo che conserva le tracce dei popoli precedenti, come accade per il
paesaggio e come mostra la topografia. Ad esempio, il monte che una volta si chiamava Freya (cimbro) ora
porta il nome di Cima Dodici; ricordare la sua vecchia denominazione ci aiuta a non scordarne la storia. La
lingua è segnata profondamente da questo movimento, in Fantastica Visione – opera in cui compare la
stralingua per la prima volta – il personaggio del Garzone biondo è completamente agito da questo sostrato
incontrollabile e si spiega così il parlare sgrammaticato che ne precede il sacrificio. Anche in questo caso non
si tratta di essere conservatori, ma di inglobare il passato nella nostra idea del mondo per agire in maniera
diversa nel presente.

 

Questa storia sedimentata accomuna profondamente la stralingua e il paesaggio.

 

In questo senso, la stralingua è, come il paesaggio, molto vicina all’archeologia. Pausania era un geografo,
ma anche uno scrittore e la sua opera Periegesi della Grecia lega indissolubilmente la storia e le esplorazioni
geografiche ai racconti delle persone che abitano i luoghi che vengono attraversati, mostrando in questo
modo la profondità di un posto. Le storie rimangono sopite nei nomi dei luoghi, ad esempio il monte
Citerone è legato alla mitologia greca da numerose vicende, tra le quali quella di Edipo. Il paesaggio è
segnato dall’archeologia, perché con questa attività il suo aspetto cambia, grazie all’emersione di qualcosa
che era nascosto, ma comunque sempre latente. I resti di una città, le sue macerie ci parlano della
conformazione di un luogo, della sua importanza e ci permettono di modificare la nostra mente.
Nell’episodio del Garzone biondo a emergere, più che un substrato nel senso linguistico del termine, è lo
spettro di un inconscio collettivo, di una storia estremamente umana. 

 

Ritornando alla soggettività del paesaggio, nel brano Addio monti lei narra il processo che l’ha portata a
comprendere la vicinanza tra il personaggio di Lucia e Alessandro Manzoni. Questo legame tra i due nasce
proprio dall’esplorazione di un paesaggio dell’anima costituito da un addio, momento dal quale scaturisce
un paesaggio letterario tra i più famosi della letteratura italiana. Crede che il paesaggio e il suo racconto
possano rappresentare anche un nascondiglio per un autore?

 



Sì, lo sono quasi sempre, direi una maschera più che un nascondiglio. Penso che questa idea possa essere
espressa appieno da una frase che Calvino mi ha detto a Venezia una volta: «chi lo dice è». Quando un autore
fa una narrazione di paesaggio è sempre necessario domandarsi che cosa stia realmente facendo, di cosa stia
parlando. Di cosa sta parlando Baudelaire quando parla di Parigi? Di cosa sta parlando Cervantes quando
descrive il paese di Dulcinea? Non è un caso che il paesaggio non sia presente quasi per niente nella
letteratura antica, emerge quando l’io si accorge di sé stesso. Prima ci sono paesaggi costruiti secondo
canoni, che non sono altro che stereotipi. È necessario un capovolgimento di sguardo perché nasca il
paesaggio. 

 



“Scontri generali”, ph. Studio A2.



In diverse occasioni ha ribadito lo stretto dialogo che intrattengono musica, poesia e teatro nella sua
produzione. Si può parlare di un paesaggio musicale nelle opere di Giuliano Scabia?

 

Il rapporto con i musicisti è stato fondamentale e continua anche adesso. Negli anni sono venuti da me
suonatori e compositori con delle domande precise, quella di Nono era sulla forma del teatro musicale. In
quel caso la forma era il diario, che lui aveva già pensato, per questo mi è piaciuto molto prendere parte al
suo progetto. Nel ’58 aveva composto il Diario polacco, che rappresentava il tentativo di fare musica in
forma di diario. Si trattava di appunti musicali relativi a un viaggio in Polonia, il quale portava con sé tutta la
tragedia della recente storia polacca e mondiale. Allo stesso tempo, questa forma si presentava come aperta,
per questo sono stato entusiasta della richiesta di fare, agli inizi degli anni sessanta, un Diario italiano in
musica, perché mi sembrava un’idea capace di accogliere il presente di quegli anni, la densità di avvenimenti
che si stavano succedendo. Non era un andare verso un teatro musicale-documento, ma un mettere a fuoco
l’evento emergente, un po’ come quando Majakóvskij parlava della lente con cui guardare il presente per
sondarne le contraddizioni.

 

Il teatro di questi anni, come la musica e come il paesaggio, è anche storia sedimentata?

 

Dalla collaborazione con Nono è stato naturale arrivare al Teatro nello spazio degli scontri (1973), perché è
nello scontro che emerge una scena futura, un qualcosa che diventerà, rappresentato dall’«angelo della storia
in cammino» di Walter Benjamin, il quale procede sulle macerie in direzione di un futuro cui volge le spalle.
I musicisti con cui collaboravo in quel momento facevano capo ai Ferienkurse di Darmstadt ed erano gli
eredi di Arnold Schönberg e Anton Webern. Era sulle macerie di un mondo che lavoravano, non a caso si
incontravano in Germania ed erano molto influenzati dalle analisi di Adorno. Erano mossi dalla volontà di
costruire, sempre alla ricerca delle nuove forme, dentro il problema della metrica, del linguaggio e della
costruzione del suono, quindi anche della poesia, che è la stessa cosa per me. Questo è un punto importante
nel momento in cui si crea: come il tempo e il suo trasformarsi agisca sulle forme del narrare. Il ciclo del
Teatro Vagante è attento a questo, è stato un’interrogazione continua del mutamento delle forme fin
dall’inizio. Mi affascinava la ricerca di quei musicisti in quel momento, anche se poi ho intrapreso un altro
viaggio, sono andato ad ascoltare voci diverse, tra cui nel 1972-73 quelle dei matti in manicomio. Ma in quel
momento determinato lo spirito del logos e della storia passava tra di loro, nella loro furia straordinaria e
nella ricerca del nuovo suono che coincideva molto con il mio modo di fare poesia e di fare teatro.

 



Marco Cavallo nel manicomio di Trieste.

Si legava molto anche al tipo di ricerca portata avanti dal Gruppo 63.

 

Certo, l’antologia dei Novissimi è stata fondamentale, il lavorio di Porta di una raffinatezza impressionante,
così come il continuo collage di Balestrini. Anche loro erano molto attenti alla musica. Era un momento di
sconvolgimento totale, almeno così sembrava. Poi, anche la strada dei Novissimi, meravigliosa, è diventata



una strada chiusa legata a un momento specifico.

 

Un concetto che ritorna spesso nelle sue azioni poetico-teatrali è quello di limite. Penso alla «Foresta non
attraversanda» di Nane Oca, nella quale permane il mistero, o alla descrizione che lei fa della parola
campo, in riferimento alla stralingua, come «luogo delimitato. Di campo in campo, di limite in limite, di
termine in termine si arriva chissà dove». Che cosa significa essere in grado di fissare dei limiti? In che
modo il limite è una garanzia di libertà?

 

Nelle azioni e nelle storie che ho creato negli anni vi è sempre una figura chiave che ritorna, quella della
soglia. La soglia è estremamente legata al limite per il suo collegamento al mistero. È importante ricordare
come mistero significa “prendere parte”, per cui la sua essenza può essere considerata la partecipazione. In
questo senso il più grande mistero che un essere umano possa sperimentare nella sua vita (oltre alla morte) è
l’incontro con l’altro, perché quest’ultimo non può mai essere conosciuto interamente e la sua presenza
genera una sorta di ansia partecipativa, un desiderio di “andare a vedere” oltre ciò che già conosciamo, di
attraversare nell’altro la soglia. Il più grande dei misteri è poi la morte, il limite della vita, che rappresenta un
grande sipario, un velo e un itinerarium mentis in deum. “Deum” significa originariamente luce, quindi un
itinerario della mente verso la luce. In questo senso anche l’eterno andare dei miei personaggi e del Teatro
Vagante è un continuo oltrepassare la soglia.

 

Camminare, vedere, agire, esplorare sono modi di vivere e di partecipare alle azioni poetico-teatrali. A un
certo punto di L’azione perfetta (2016) lei scrive: «È il ritorno il vero in capo al mondo? Per isole monti e
mari i cantastorie dei ritornanti cantano le glorie. È il ritorno il mistero più profondo?». Che cosa significa
per lei e per i suoi personaggi ritornare?

 

“In capo al mondo” indica il punto più estremo di ogni peregrinazione, è il luogo più lontano in cui una
persona possa andare per comprendere chi è, qual è il suo limite. Il concetto di limite può anche essere
espanso a una specie, in particolare a quella umana. Guardando la nostra società occidentale un giorno Cesare
De Michelis mi ha detto: «l’Europa è arrivata», intendendo che il grado di benessere che abbiamo raggiunto
dovrebbe essere il massimo a cui ambire per vivere una vita privilegiata e serena. In realtà non è affatto così,
credo che ogni arrivo ponga di fronte a sé un punto successivo da raggiungere. C’è un discorso molto attuale
da fare sul tema del ritorno, collegato alla nostalgia e a tutti gli spostamenti di popoli e persone che
riguardano il nostro presente. Nostos è un tema antichissimo, percorre il mondo tracciando milioni di tragitti
fatti di esseri umani e di nostalgia. Quest’ultima è un motore potente che rimette in gioco il movimento e
riporta in vita tradizioni che si credevano perdute; ad esempio molti carnevali arcaici italiani sono risorti nel
Novecento grazie al ritorno degli emigranti, che, una volta ristabilitisi in Italia, hanno attinto ai loro ricordi
per riproporre una festa che sembrava scomparsa. Questo ritorno è stato possibile grazie all’azione della
memoria. 

 

La nostalgia di un luogo o di un ideale rappresenta una costante anche dal punto di vista storico.

 

La nostalgia deve essere considerata allo stesso livello di un vero e proprio dolore e rappresenta una sfida che
gli psicologi di oggi devono affrontare con un’attenzione sempre maggiore, per disinnescarne i meccanismi



distruttivi. La nostalgia, infatti, cela al suo interno uno scontro necessario tra l’idea, il ricordo di un momento
e la sua effettiva permanenza. Anche una parte della politica si serve della nostalgia per costruire il proprio
corredo di simboli, l’ampolla d’acqua del Po della Lega di Bossi ne è un esempio. La nostalgia può diventare
pericolosa, se si trasforma in mania: le Brigate Rosse nascono per nostalgia del leninismo e in questo senso i
brigatisti vivono al di fuori del loro tempo, ancorati a un sogno lontano, senza confrontarsi con la realtà
storica. Quando il PCI si accorge di questa deriva caccia dalla sezione giovanile di Reggio Emilia alcuni
esponenti che vogliono attuare la via violenta della rivoluzione. La nostalgia è pericolosa anche in un'altra
accezione, come dolore che porta alla morte e ad altre patologie, noi viaggiatori occidentali non possiamo più
comprendere quello che patisce un migrante che non ha possibilità di ritornare alla propria terra.

 

Pensando all’attraversamento dei luoghi, una figura importante e ricorrente nella sua produzione è
rappresentata dall’ombra che il corpo porta con sé. 

 

Nel romanzo La straordinaria storia di Peter Schlemihl di Adelbert von Chamisso, l’ombra si stacca dal
corpo, Peter la vende al diavolo. L’ombra ha moltissimi significati, ad esempio entrare nell’ombra è come
entrare nella foresta. La parola “ombra” significa anche pioggia, perché l’ombra è la nuvola carica di pioggia.
Ci sono tanti tipi di ombra, quella fitta e quella appena accennata. La notte è ombra fittissima se non è stellata
o illuminata dalle luci. Si tratta di una figura ambigua in base alle sue gradazioni. Anche l’ombra del bosco è
oscura di notte, ma di giorno è appena accennata. 

 

“Il Gorilla Quadrumàno”.



La foresta è anche un luogo di simboli però…

 

Sì, ma per capire tutte queste gradazioni d’ombra si deve essere realisti, lasciare da parte i simbolismi. La
ricchezza dei poeti è la realtà. Se si parte dal simbolo si finisce per non dire nulla, perché il simbolo esaurisce
già in sé il tutto. Marco Cavallo dell’esperienza al manicomio di Trieste nel 1972-73 non è un simbolo, ma è
un vero e proprio cavallo che veniva utilizzato per trasportare la biancheria da un padiglione all’altro. Se
avessimo voluto realizzare semplicemente un simbolo della libertà non avremmo dovuto inventarlo, perché le
figure che la rappresentano sono già conosciute da tutti a livello mentale e queste allegorie, per
quell’esperienza, non avrebbero significato nulla di nuovo. Invece, in questo cavallo si condensa il vissuto di
1200 matti, dei medici, di una città intera.

 

Che poi si è trattato dell’idea di Angelina, una delle donne internate della struttura…

 

Non è stata nemmeno un’idea, lei stava semplicemente disegnando. Io e Vittorio Basaglia volevamo costruire
una cosa grande, ma non avevamo un’idea da imporre. Volevamo discuterne con Franco Basaglia e con tutti i
lavoratori del manicomio. Ci siamo messi in ascolto, ognuno con quello che sapeva fare. Vittorio sapeva
lavorare tutti i tipi di cartapesta, era scultore, era stato allievo di Marino Marini, aveva imparato dai
viareggini la tecnica per realizzare grandi oggetti. Non sapevamo che cosa fare di grande, finché non ho visto
su un foglio il disegno di un cavallino dietro una grata. Ho chiesto che cosa fosse ed è iniziata una
conversazione, dalla quale è emerso che era il cavallo Marco che portava col suo carrettino la biancheria
netta e sporca dai reparti alla lavanderia. Storia che tutti ne conoscevano e condividevano. Storia vissuta, il
vissuto Tutto parte dal vissuto. 

 

Anche per quanto riguarda il Gorilla Quadrumàno (1974-1975) si può dire lo stesso. Non si tratta solo di un
simbolo.

 

Anche il Gorilla è stato importante perché abbiamo lavorato sul vissuto interno dei ragazzi, nel momento in
cui molti di loro erano lontani da casa, provenienti da località marginali dell’Italia. Si trovavano a Bologna
con il sogno di un futuro che non si conosceva, nei momenti febbrili post Sessantotto. Il desiderio di
avventura era grande e in quel momento concreto avevano incontrato un “uomo selvatico”. Tra i tanti testi
che Remo Melloni aveva trovato in provincia di Reggio Emilia questo toccava anche me, perché in molti
paesi veneti c’è l’idea del “selvadego”, che è diventato quasi un modo di dire. È un simbolo, perché ci parla
di qualcosa del profondo, del nostro rapporto con la selva. Tuttavia, questa figura è diventata fortissima non
per il suo essere simbolico, bensì perché l’abbiamo creata insieme, rimanendo sette giorni in una casa isolata,
lavorando per fare la testa assemblando la gomma piuma, aggiungendo il mantello. Siamo all’inizio degli
anni Settanta, dopo sei giorni di pioggia e bufera il settimo giorno esce il sole e la testa del Gorilla è pronta,
creata da tutti e quindi appartenente a tutti, in un momento vissuto insieme. Si tratta di un tipo di esperienza
totalmente diversa da quella che può essere sperimentata con l’arrivo di uno scenografo o di un costumista,
che portano un prodotto già fatto. L’esperienza deve nascere dall’interno perché è il vissuto profondo che fa
il viaggio, il viaggio del Teatro Vagante e il viaggio della Vita. Così piano piano si fiorisce, si va da una parte
o dall’altra, si capisce chi si è. 

 



Auguri di Capodanno sull’Alto Appennino Reggiano, ph. Maurizio Conca.

Dopo Fantastica Visione, in seguito al suo ritorno a Firenze, il rapporto con lo spazio è cambiato. A questo
proposito, il cielo che abbandona il Teatro Vagante scendendo (dopo la Commedia armoniosa del cielo e
dell’inferno del 1972) nelle profondità dell’animo umano e dell’inferno in Fantastica Visione, è diverso dai
cieli che vengono esplorati in seguito a questa discesa?

 

Sì. È un altro cielo, molto diverso perché i luoghi sono sempre proiezioni dell’animo. Il palcoscenico è la
mente, il teatro è la mente e tutto il ciclo del Teatro Vagante fin dalle origini è un’esplorazione della mente,
delle sue avventure, dei suoi desideri, del suo rapporto con lo spazio. Quando lo porto nella «materia oscura»,
lo porto in un luogo diversissimo rispetto al paesaggio del Po, così come quando andiamo ad ascoltare il
«mormorio» originario da cui nasce l’universo... Da quel momento abbiamo camminato tanto, quest’anno per
gli auguri di buon anno per il 2020 il carro del Teatro Vagante arriva sul passo di Pradarena con il cavallo
Berenghéli, il cavaliere, Zip attore malinconico e altri ancora. A prendere la parola per primi sono gli
animali, poi arrivano i cavalieri. A un certo punto appare un fascio di luci, una scia immensa di lumi, sono le
anime di tutto ciò che ha “avuto vento”, ha respirato, uomini, bestie, erbe, piante. Questa scia immensa
depone il seme della vita futura – che sarà un bambino o una bambina – sulla tavola rotonda, facendo
rinascere così la vita.  

 

La sua poesia e il suo teatro affondano le radici nel reale. Si tratta di un modo di scrivere profondamente
legato allo spazio.



 

Sì, cerco di guardare ai grandi del passato che erano considerati dei “pratici”, nel senso che avevano un
rapporto stretto con la vita materiale. Se non si usano un po’ le mani, non si capisce nemmeno più cosa si sta
scrivendo. Non c’è necessariamente bisogno di questo per essere poeti, ma è una forzatura mantenere distinto
l’ambito intellettuale da quello della vita concreta. Quando Marzullo e Squarzina mi hanno chiesto di
lavorare al DAMS, mi hanno invitato a insegnare nello stesso modo in cui mi muovevo nel teatro
contemporaneo e molti colleghi ed amici non riuscivano a vedere altro che l’aspetto strettamente pratico del
mio lavoro. Invece, per far capire agli studenti che cosa fosse la metrica di un testo in greco utilizzavo il
ballo, proprio perché i greci stessi cantavano e ballavano quando stavano facendo teatro. Come si può capire
cosa c’è scritto in un testo antico se non lo canti? Perde il suo significato. Dioniso è un direttore d’orchestra,
danzatore e autore musicale; come Orfeo, che faceva realmente delle cose pratiche, le quali non sono
semplicemente una metafora della bellezza del teatro. Orfeo riassume secoli di addomesticamento di animali,
di architettura, di innesti di piante.

L’intervista è stata realizzata tra la fine del 2019 e i primissimi mesi del 2020.

 

L’ultima immagine raffigura un momento di “Teatro con bosco e animali” a Firenze nel 1990, ph. Massimo
Agus.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero



