
 

Hegel e Hölderlin. I giovani che volevano la
mitologia al potere 
Francesco Bellusci
27 Agosto 2020

Il 27 agosto di duecentocinquant’anni fa nasce a Stoccarda Hegel. Alcuni mesi prima, il 20 marzo, è nato a
Lauffen am Neckar, nello stesso principato del Württemberg, Hölderlin. I destini del più grande filosofo
dell’idealismo tedesco e del più grande poeta del Romanticismo tedesco s’incrociano, dal 1788,
all’università, nel Seminario teologico protestante di Tubinga, dove stringono una forte e profonda amicizia,
che, successivamente, sarà estesa a un altro compagno di studi, più giovane di cinque anni, precoce e geniale,
quando questi farà il suo ingresso nello Stift: Schelling. Il carteggio mai interrotto tra i tre, negli anni in cui,
subito dopo la laurea, si avventurano nel lavoro precario di precettori, in diverse città (non senza nuovi
ricongiungimenti momentanei: prima tra Hegel e Hölderlin, a Francoforte; poi tra Hegel e Schelling, a Jena)
testimonia di questa amicizia fraterna che si nutre della condivisione di idee, speranze e progetti e, forse, del
sentimento di corrispondere a una missione generazionale. Il cemento iniziale dell’amicizia è, infatti, il
fervore per le idee della Rivoluzione francese, coltivate in un club politico nato segretamente nello Stift di
Tubinga e di cui diventano membri. Sulla scia di Hölderlin, che già incomincia il suo inseguimento sulle
tracce degli antichi dèi “fuggiti” dal mondo moderno, i tre faranno di Dioniso, il dio dilaniato e “risorto”
come il Cristo, il loro patrono rivoluzionario, simbolo della rinascita e dello spirito giovanile, e in suo tributo
si scambieranno ritualmente, sovente, calici di vino come regalo (uno di questi, l’ha visto chi scrive allo
Schiller-Nationalmuseum di Marbach). 

 

Pienamente integrati e in sintonia col policromo e vivace passaggio culturale che si vive in Germania alla
fine del Settecento, dal kantismo all’idealismo, dall’Illuminismo al Romanticismo, i tre giovani fremono di
fronte alla possibilità di rivolgimenti politici e sociali divenuta più concreta, dopo gli eventi francesi, nella
costellazione dei piccoli stati tedeschi retrivi, oppressivi, semifeudali e assolutistici. A tali rivolgimenti,
comunque, si sentono chiamati a dare un contributo attivo e ineludibile. Il senso e la direzione di questi
rivolgimenti è riassunta da Hegel in una lettera che scrive a Schelling: “Credo che non vi sia nessun altro
segno dei tempi migliore di questo: che l’umanità è rappresentata come degna di stima in se stessa. I filosofi
dimostrano questa dignità e i popoli impareranno a sentirla; non si accontenteranno più di esigere i loro diritti
calpestati nella polvere, ma essi stessi li riprenderanno e se ne approprieranno. Religione e politica hanno
vissuto in comunella. La prima ha insegnato ciò che il dispotismo voleva: disprezzo del genere umano,
incapacità di esso a realizzare un qualunque bene, ad essere qualcosa con le sue forze” (Berna, 16 aprile
1795). I tre giovani sembrano fiduciosi nella potenza delle nuove idee, nella forza rinnovatrice delle idee
stesse come idee della ragione, a cominciare dall’idea di libertà che coincide con la condizione ontologica
stessa della coscienza che le concepisce come fini pratici, come compiti. Per questo, ripongono molte
speranze nella filosofia che meglio ha espresse quelle idee, la filosofia morale kantiana, e soprattutto in
quella svolta “idealistica” di Fichte che si è prefisso di portarla a compimento, e immaginano che la prossima
rivoluzione sarà mentale, culturale, non-violenta, e che proprio per questo eviterà le degenerazioni conosciute
col Terrore giacobino. 

 

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/hegel-e-holderlin-i-giovani-che-volevano-la-mitologia-al-potere
https://test.doppiozero.com/hegel-e-holderlin-i-giovani-che-volevano-la-mitologia-al-potere
https://test.doppiozero.com/francesco-bellusci


 

Come si evince anche dalle parole della lettera menzionata, nel volgere di quella fine del XVIII secolo, agli
occhi di Hegel, Hölderlin e Schelling la partita appare giocarsi nel rapporto tra i filosofi, da un lato, e il
popolo, dall’altro. Il progetto illuminista non basta da solo, le idee della ragione non bastano da sole, ma
devono essere popolarizzate, devono colpire la fantasia e la sensibilità, e per questo hanno bisogno di un
rivestimento estetico, mitico. Ed è quello che si evince chiaramente da un documento che avvolge di mistero
la “cospirazione” intellettuale di questi tre giovani: Il più antico programma di sistema dell’idealismo
tedesco. 

Ne viene rinvenuto soltanto un frammento, per la prima volta, da Franz Rosenzweig nella Biblioteca Reale di
Berlino nel 1927, autografato da Hegel, che però ne potrebbe essere solo il trascrittore. Da allora, il
documento rimane al centro di un vero thriller filosofico, di un rebus filologico ancora irrisolto, che ha fatto
sì che venisse attribuito, volta per volta, o a Hegel o a Hölderlin o a Schelling o a tutti e tre insieme. Incerta
rimane anche la data, comunque collocabile tra il 1795 e il 1797.

 

Di fatto, il frammento che abbiamo a disposizione riflette una sorta di mediazione e di possibile convergenza
dei percorsi di ricerca, degli scambi epistolari di idee e dei primi scritti dei tre giovani in quegli anni
(Hölderlin è già l’autore dell’Iperione) e ruota sostanzialmente intorno a un progetto di pedagogia popolare e
politica. Infatti, dopo aver chiarito che la “prima idea” , da cui partire e su cui fondare tutto, “è naturalmente
la rappresentazione di me stesso come un essere assolutamente libero” e che da essa discende l’idea di una
comunità di uomini autonomi ed eguali, ovvero “l’assoluta libertà di tutti gli spiriti che portano in sé il
mondo intellettuale e non devono cercare né Dio né l’immortalità fuori di sé!”, gli autori del
Systemprogramm avanzano la loro idea originale: “noi dobbiamo avere una nuova mitologia, ma questa
mitologia deve stare al servizio delle idee, deve diventare una mitologia della ragione”. Una mitologia, cioè,
non più fondata su racconti sacri, bensì in un certo senso “postmitologica”, in grado di tradurre i pensieri in
simboli, immagini, narrazioni, e avere così più effetto su quella che oggi definiremmo “opinione pubblica”. Il



che finisce, per ammissione degli stessi autori, per consegnare il primato all’idea della bellezza, capace di
“unificare” le altre idee. Come dirà negli stessi anni Friedrich Schlegel, la Divina Commedia di Dante è vera,
perché è bella, non è perché esprime idee cattoliche. Così gli autori del Systemprogramm possono affermare
che “l’atto supremo della ragione, quello col quale esso abbraccia tutte le idee, è un atto estetico e che verità
e bontà sono affratellate solo nella bellezza” (Hegel?, Schelling?, Hölderlin?, Il più antico programma di
sistema dell’idealismo tedesco, a cura di Leonardo Amoroso, Edizioni ETS, Pisa 2007). 

 

 

Pur cercando di superarne l’astrattezza, questo progetto resta ancora nella cornice di una radicalizzazione
dell’illuminismo. Non è ancora del tutto aperto all’esigenza dell’infinito e dell’assoluto, con cui i Romantici,
in quel periodo, avvertono il bisogno di superare le opposizioni, le mutilazioni o la meccanicità che la
ragione analitica e utilitaristica introduce nella vita individuale e collettiva, con le “separazioni” tra uomo e
natura, moralità e istinti, ragione e sentimenti, Stato e interessi particolari. Ma, su questa via, il più audace e
pronto ad afferrare la cifra del tempo e di un mondo che, portando a dissoluzione i punti di riferimento
religiosi del passato, si esponeva alla perdita di senso ultimo, è sicuramente Hegel. 

Hölderlin affida al sentore pre-riflessivo dell’«Uno-Tutto», dentro e fuori l’universo lirico, il compito di
ricomporre le divisioni e i conflitti a cui ci destina la vita cosciente e di consentire così, ancora, nel mondo
moderno, di fare esperienza del “divino”. Schelling affida all’intuizione artistica l’accesso diretto
all’assoluto, negato alla filosofia. Queste vie sentimentali o estetiche non affascineranno più Hegel. In un
mondo che, dopo la Rivoluzione francese, ha accettato la normalità del cambiamento e del progresso e ha
accettato la disintegrazione di punti di riferimento e di fondamenti certi, Hegel vede quell’infinito o assoluto
nel movimento stesso del mondo, nell’agitazione e nella trasformazione del finito, nelle ferite aperte e
rimarginate dalla storia e nella storia. Questo mondo non è altro che la storia del mondo stesso e il suo senso
è quello che produce continuamente, autoproducendosi. Se un senso non è già dato o disponibile, e quindi
intuibile, la libertà sta proprio nel rendersi disponibili alla sua indisponibilità e all’attiva costruzione a cui ci
impegna. Quando nel 1812, nella Scienza della logica, Hegel prenderà le mosse dal concetto di essere, lo farà
proprio pensando all’essere puro nel mondo, ovvero all’Uno-Tutto, dell’amico Hölderlin, precisando come

http://www.edizioniets.com/scheda.asp?n=978-884671886-0&from=&fk_s=
http://www.edizioniets.com/scheda.asp?n=978-884671886-0&from=&fk_s=


l’unico modo per evitare di dover ammettere contraddittoriamente che questo essere puro coincida con il
nulla, è quello di considerarlo “dinamicamente” come un divenire, cioè come un qualcosa che comunque è
nel suo venire ad essere e nel trapassare. 

 

Se, in conclusione, queste sono le coordinate generali del “sistema” hegeliano, si comprende lo scoglio
enorme che, in ogni caso, si è trovato di fronte la lunga schiera di coloro che hanno voluto sottrarsi a Hegel,
perché, come disse Michel Foucault nella sua lezione inaugurale al Collège de France, includendosi
naturalmente in quella schiera, “sfuggire realmente a Hegel presuppone che si valuti esattamente quanto costi
staccarsi da lui; presuppone che si sappia sino a dove Hegel, insidiosamente forse, si sia accostato a noi;
presuppone che si sappia, in ciò che ci permette di pensare contro Hegel, quel che è ancora hegeliano; e di
misurare in cosa il nostro ricorso contro di lui sia ancora, forse, un’astuzia ch’egli ci oppone e al termine
della quale ci attende, immobile altrove”. 

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero

