
 

Tutte le vite di Spinoza 
Francesca Rigotti
28 Agosto 2020

Un’attrazione irresistibile sembra esercitare su molti, esperti e no, la figura del filosofo Bento (Baruch,
Benedetto) Spinoza, 1632-1667, che ha ispirato romanzi, opere teatrali e figurative, poemi e persino gruppi
rock e siti internet. Probabilmente perché fu ed è visto come una specie di Robin Hood della filosofia, ribelle
e radicale e insieme mite e equo, ingiustamente perseguitato dagli uomini di potere. 

 

La ricerca della felicità

Spinoza visse in un’epoca di grande fermento intellettuale, in un contesto che permise a «un giovane e
intellettualmente vivace mercante ebreo-olandese, intorno alla metà del secolo XVII, di rompere in modo
radicale con il proprio passato e di fare della filosofia la propria vocazione». Così presenta Spinoza
l’inappuntabile studioso Steven Nadler in un volume del 2006 dall’asciutto titolo di Spinoza’s Ethics. An
Introduction, offerto al pubblico italiano quale La via alla felicità (sottotitolo L’Etica di Spinoza nella
cultura del Seicento, Hoepli 2018, trad. di Emilia Andri), per strizzare l’occhio al lettore con quella paroletta
magica, felicità, che invita all’acquisto e alla lettura. In effetti Spinoza vi è proposto come il pensatore che va
in cerca non soltanto delle verità scientifiche sulla natura ma anche e soprattutto della comprensione dei
mezzi per raggiungere la vera felicità grazie allo svelare la natura del mondo e la natura degli esseri umani e
la loro posizione nel mondo. È soprattutto nell’Etica, con la sua struttura euclidea «geometricamente
dimostrata», che viene elaborata l’idea che la felicità umana risieda in una vita ispirata alla ragione ma anche
alle passioni purché moderate e addomesticate. Spinoza stesso sembrerà adeguarsi a tali principi vivendo in
maniera morigerata e frugale.

 

L’eretico e il cortigiano

A differenza del suo contemporaneo Leibniz, anch’egli stella di prima grandezza nel firmamento della
filosofia, sempre alla ricerca di una corte principesca che lo mantenesse contentendogli uno stile di vita
raffinato come la parrucca a boccoli che lo caratterizza nei ritratti. È stato un altro studioso statunitense,
Matthew Stewart, a tracciare tramite un gioco di continui rimandi i profili dei due filosofi in un volume dello
stesso anno del precedente, il 2006 (Il cortigiano e l'eretico. Leibniz, Spinoza e il destino di Dio nel mondo
moderno, tradotto nel 2007 per Feltrinelli, da Francesco e Marta C. Sircana, con un titolo che corrisponde per
una volta a quello originale). 

Il cortigiano e l'eretico è un libro che parla di Leibniz e Spinoza mettendo di fronte due persone, prima che
due filosofi, con i loro problemi, e spiegando come cercano di risolverli. Anzi con il loro problema che è
ancora il nostro, ovvero quello del destino di Dio nel mondo, Leibniz e Spinoza nel loro e noi nel nostro.
Entrambi i filosofi vissero nel momento di passaggio dall'ordine teocratico dell'età medievale all'ordine laico
della modernità, agli inizi di quella fase che possiamo chiamare la secolarizzazione. Non inventarono tale
mondo ma se lo trovarono davanti e lo osservarono bene.

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/tutte-le-vite-di-spinoza
https://test.doppiozero.com/francesca-rigotti
https://www.doppiozero.com/materiali/happycracy-socrate-scontento-o-maiale-soddisfatto


L'eretico, Spinoza, propose una concezione di Dio adatta all'universo della scienza moderna regolato da leggi
naturali senza finalità né progetto e per questo fu considerato eretico e pure scomunicato, tanto più che
sosteneva un progetto di governo laico, liberale e democratico. Il cortigiano, Leibniz, presentò invece una
risposta conservatrice alla modernità, che osserviamo ancora nel mondo contemporaneo allorché vediamo
l'uomo il quale, incapace di accettare la perdita della propria centralità nell'universo, va in cerca di significati
nascosti dell'esistenza, immagina misteri trascendentali, disegni intelligenti e principi antropici, che è quel
che faceva Leibniz. Questo spiega con eleganza e perspicacia Matthew Stewart.

 





 

Goethe, Rosenberg e il «problema Spinoza»

Un’occasione per ripercorrere la figura e l’opera di Spinoza la crea, nel 2012, Irvin D. Yalom con il suo Il
problema Spinoza, (tr. di Serena Prina, Neri Pozza 2012). Yalom immagina che nella Germania prenazista
ma già fortemente antisemita dei primi anni del Novecento un liceale tedesco, Alfred Rosenberg scopra che il
suo idolo, Goethe, il quale rappresentava per l'adolescente la quintessenza dell'anima del popolo tedesco e
della nazione germanica, si dichiarasse fervente ammiratore di Baruch Spinoza, il grande filosofo ebreo del
'600. Ecco il «problema Spinoza», che così recita: se gli ebrei sono degenerati e parassiti, e questo non per la
loro religione bensì per il loro sangue (come sostenevano le aberranti tesi antisemite dell'epoca), com'è che i
massimi geni di allora, di lingua e cultura tedesca, Sigmund Freud e Albert Einstein, erano di sangue
giudaico? ma soprattutto, come poteva essere ebreo quello Spinoza del quale Goethe si portò in tasca per un
anno intero, ritenendola un sedativo per le sue passioni, una copia dell'Etica, l'opera che gli aveva aperto una
visione ampia e libera del mondo materiale e mortale? Come poteva il genio tedesco di Goethe essere stato
ispirato da un membro della razza che Rosenberg considerava tanto inferiore alla propria, una razza che era
determinato a sterminare? Yalom, psichiatra ebreo americano e autore di romanzi «filosofici» tra cui La cura
Schopenhauer del 2005 e Le lacrime di Nietzsche del 2006, segue a capitoli alterni le storie, le esperienze e le
riflessioni dei due protagonisti principali dell'opera: dello studioso ebreo mite, tollerante e votato alla causa
della ragione e della verità, quello Spinoza che venne duramente punito dalla scomunica dalla comunità
ebraica di Amsterdam a causa delle sue vedute religiose non ortodosse, e che visse con scarsi mezzi in grande
isolamento, producendo tuttavia opere che cambiarono il corso della storia del pensiero e non solo di quello;
e dell'ambiziosissimo «ariano» Rosenberg, giornalista, cofondatore del partito nazista di cui divenne
importante ideologo, nonché stretto collaboratore di Hitler, le cui opere si persero invece nel dimenticatoio
della storia.

 





 

Il clan Spinoza

Dopo l’analisi asciutta e rigorosa di Nader, la lettura elegante e competente di Stewart e l’affascinante
narrazione di Yalom, l’ultimo arrivato di questa rassegna, il saggio di Maxime Rovère, dedicato soprattutto a
ricostruire l’epoca tormentata di Spinoza in relazione alle posizioni degli intellettuali dominanti in quel
tempo, teologi, filosofi e scienziati naturali, si presenta a chi legge arrruffato come una parrucca mal
pettinata. Nelle pagine del volume si agitano infatti decine di personaggi simili agli esserini formicolanti che
comparivano proprio in quegli anni davanti agli occhi dei primi microscopisti della storia. Il lavoro di
Rovère, docente di filosofia alla Università Cattolica Pontificia di Rio de Janeiro, è di fatto se non di diritto,
un romanzo d’epoca. Molte parti sono di pura fiction, per esempio i dialoghi, messi lì come a invitare
qualche regista a trarne la sceneggiatura per un film. La più parte si basa sì su una seria ricerca storica che
però non viene documentata né nelle note né nella bibliografia (entrambe inesistenti sulla carta; pare ve ne sia
una versione in internet che però l’edizione italiana non dichiara). Anche la portata rivoluzionaria del
pensiero teologico-politico-filosofico di Spinoza, con il rifiuto della trascendenza, l’identificazione di Dio
con la natura, l’impossibilità dei miracoli, la negazione di libertà e virtù trasformate da facoltà libere a
soddisfazione egoistica di interessi personali, si perde nel racconto romanzato delle miriadi di aneddoti dei
molteplici personaggi. Sono rabbini, medici e avvocati, insegnanti di latino, politici e notai che circondano a
guisa di cerchia più ampia la cerchia ristretta del vero e proprio clan Spinoza (titolo originale del libro, uscito
nel 2017 in Francia da Flammarion, che ne rispecchia i contenuti molto meglio della bizzarra titolazione della
casa editrice Feltrinelli, Tutte le vite di Spinoza; la quale casa editrice ha affidato la traduzione a persona che
avrebbe fatto bene, oltre a conoscere meglio la lingua francese, a masticare un po’ di olandese e soprattutto di
latino, per risparmiarsi errori indegni; come pure la casa editrice avrebbe potuto intervenire con un
bell’editing e non l’ha fatto). Il clan, la cerchia ristretta, è formata dagli amici di lunga data del filosofo, liberi
pensatori e radicali dissidenti dai nomi ostici e impronunciabili, che incoraggiano ed esortano l’amico
filosofo colpito dall’herem, o esclusione dalla nazione di Israele. Questa venne emanata, a detta di Rovère,
per motivi che hanno a che fare con le manovre legali messe in atto da Spinoza per liberarsi della pesante
eredità dei debiti paterni e che avrebbero contrastato le regole della legge ebraica. C’è da chiedersi se il
motivo della «scomunica» non siano state invece proprio quelle idee straordinarie, ritenute sinonimi di
ateismo, irreligione, empietà, se non anche materialismo, che restano sommerse dal pettegolezzo, se pur
politico-teologico.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero



