DOPPIOZERO

Kitsch Kitsch Kitsch, hurrah!

Silvia Bottani, Fulvio Carmagnola, Stefano Catucci
17 Settembre 2020

Silvia Bottani

Checos el Kitsch? come potremmo definirlo? vira pit verso il cattivo gusto (ossia un gusto differente
che a noi non piace) o e semplicemente una mancanza di gusto (una indifferenza verso il gusto)?

Il kitsch continua a evolversi nellaformamamantieneil suo carattere originale.

Possiamo intenderlo come una menzogna che diventa una verita accettata e condivisa ma anche come una
strategia di mimetizzazione e di sabotaggio messain opera dallo scarto, da cio che é fallato nel confronti di
cio che e compiuto, unaformadi contaminazione che fonde high e low brow per creare un prodotto di massa.
Possiamo ancora considerarlo come |'opposto speculare dell'arte? Forse no, ameno nel fatti, se una parte
consistente di arte established ne é stata parassitata e se non esistono avanguardie.

Si tratta di un fenomeno meramente estetico, o pseudo-estetico, o invade anchei territori dell’eticae
della palitica? Se si, in che modo?

Invade certamentei territori dell'etica e della politica, portando in primo piano un approccio caratterizzato da
sentimentalismo e ironia che influenzano e orientano il discorso pubblico e lacomunicazione. Agendo in
maniera performativa con il camp, il kitsch st manifesta come un carattere che investei media, i linguaggi, la
politica. 1l kitsch e fluido, facile, immediato, muta forma a seconda delle stagioni che attraversa marimane sé
stesso e conserva una spinta reazionaria. Possiamo definirlo una sindrome culturale a bassa intensita che s
evolve nel tempo e che agisce da “facilitatore’ e da lubrificante per le tensioni conservative.

Laculturaattuale, che erode sempre piu I'idea di comunicazioni di massa cheistituiscono le forme
profonde della socialita, sembra aver superato I’ opposizione fra masscult e midcult, come anche quella
traarti d’'éliteearti popolari. Che ne é del Kitsch in questo quadr0? trova ancora un suo posto? e
quale?

Penso che il kitsch sial'arte che meglio risponda alle richieste del mercato, e in un'epoca che possiano
definire Capitalocene, trovi un territorio ideale in cui proliferare. La specifica capacita del kitsch di essere
resiliente e modellarsi a seconda delle culture che incontra, riuscendo a penetrarle, emula una modalitatipica


https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/kitsch-kitsch-kitsch-hurrah
https://test.doppiozero.com/silvia-bottani-fulvio-carmagnola-stefano-catucci

del neocapitalismo. Per il kitsch |'autenticita non € un valore, quindi si inserisce perfettamente in contesto
globalein cui i codici di realta e finzione sono crollati, dopo decenni di feticizzazione delle merci. Inoltre la
richiesta di prodotti culturali e di intrattenimento sempre pit massiccia, legata allo stato di benessere dei
paesi occidentali maanche di quelli inviadi sviluppo, unita aladiffusione dellarete e delle piattaforme
sociali edi contenuti fa si che il mercato abbia bisogno di produrre massicciamente prodotti di consumo
culturale eil kitsch € larisposta ottimale, remunerativa e adeguata a tale richiesta. || post moderno é stato
totalmente kitsch e la nostra contemporaneita non sembrariuscire aliberarsi di tale forma, ormai
completamente organica a sistema produttivo.

Spesso s é detto cheil K. va allaricerca dell’ effetto facile, dell’’ effettaccio’, sul pubblico dell’arte e, in
generale, della cultura. L’ emergeredella culturain rete, nei blog, nei social (nel bene come nel male)
come sposta il problema?

La preponderanza del kitsch e del camp ha marginalizzato il ruolo dell'arte, contribuendo ad alimentare una
diffidenza del pubblico nei confronti di cio che, in termini estetici, non € compromesso, alimentando una
complessiva confusione dello spettatore nei confronti di cio che € I'oggetto artistico e rispetto alla propria
capacita critica di interpretare le opere. 1l kitsch non e piu percepito come brutto o come fallace e ha usurpato
la scena dell'arte: come una forma parassitaria ha occupato il corpo della sua vittima e I'ha zombizzata. Da
una parte hareso |'arte parte del mercato, dall'altral'ha sterilizzata, rendendolainnocua. La proliferazione di
voci, di canali e piattaforme, il costante flusso di immagini e informazioni alimentato da blogger, influencer,
autori, semplici utenti genera un magmaindifferenziato in cui I'opera e destinata a transitare brevemente e
sparire subito dopo, dimenticata. Lacritica, I'analisi, la produzione di testi subiscono la stessa dinamicadi
apparizione e scomparsa. L'arte si € in larga parte adeguata a questa forzata invisibilita, a questairrilevanza, e
il carattere specifico dei media sociali, che erodono qualsiasi forma di autorevolezza e pongono sullo stesso
piano attori di peso differente, contribuisce a dare forza al kitsch, ad attestarlo come forma vincente.

Altraclassica definizione del K. e quella per la quale esso e una tecnica artistica, e comunicativa, che
introduce frammenti d’arte alta per giustificare un’opera, invece, dalla facile, immediata ricezione.
Una specie di citazionismo nascosto. Oggi Boldini € osannato come un artista, e da decenni il
citazionismo e laregola. Tutto e diventato Kitsch?

Non necessariamente. Cio che rimane fuori dal mercato ha possibilita di non esserlo, cosi come alcune
pratiche non alineate o alcune forme di arte performativa. I kitsch investe facilmente la pittura, i linguaggi
plastici, laletteratura, il design, lamusicaeil cinema, proprio per lafacilita con cui queste forme aderiscono
al linguaggio popolare e per I'elevata potenzialita che presentano in termini di feticizzazione.

| souvenir, i gadget, i portacenere con il Papa, i nani da giardino fanno oggi tanto chic: uno chic,
sembra, condiviso dai piu. Il K. é altrove?

Si trattadi un grado zero del kitsch, il pit riconoscibile e immediato, che oggi € diventato gradevole e
apprezzato grazie allo sdoganamento attuato dall'ironia postmoderna. 11 kitsch é rintracciabile in forme piu o
meno evidenti: laLamborghini e kitsch, lo € Dubai e tuttala cultura del lusso urbano del medioriente arabo,



lo sono la Fondazione Vuitton di Parigi e le mostrein 3d, i video dei terroristi suprematisti e molti elementi
della politica populista (e qui entrain gioco il camp), tracui lademagogia e il moralismo di matrice
tradizionalista, i reality show con gli chef , Facebook e le serie tv sul papa firmate da Sorrentino.

Queste palesi trasformazioni rispetto agli anni, per cosi dire, d’oro, del K. implicano un cambiamento
nelle prass artistiche, un cambiamento nelle nostre aspettative circal’arte, i nostri gusti, i nostri
valori? oppure quel ches e sgretolato el’idea stessa di un ‘nostro’, di un qualcosa che accomuni i
soggetti implicati nel mondo dell’ arte e della cultura?

La frattura che polarizza la societa contemporanea ha a che fare con un rifiuto verso una cultura“alta’,
percepita come espressione di una societa escludente e falsa. || rancore manifestato da una larga porzione di
societa— un rancore che attraversa classi differente, con effetti differenti — miraademolire o stato delle cose
e adare voce a un'insoddisfazione collettiva che & la diretta conseguenza di una promessa mancata (la
promessa del capitalismo) e la conseguente umiliazione di chi ha sentito questa promessa tradita. I nteressante
e chein parte oggi anche chi appartiene a classi economiche piu agiate sia contagiato da un senso dilagante di
rifiuto e di rancore. In questo senso il kitsch riesce a soddisfare |e aspettative di tutte le tipologie di spettatori,
siadi chi rifiuta un'arte ritenuta incomprensibile, frutto esclusivo di logiche di mercato e fine asé stessa, e s
rifugiain oggetti che sente accessibili, alla propria portata, siadi chi pur avendo piu efficaci strumenti
culturali non riesce pit a distinguere tra cio che e kitsch e cio che non & e semplicemente, per consunzione o
per unaformadi seduzione messain atto dagli oggetti, unarassicurazione, si abbandona al piacere del
consumo.

Le migrazioni di massa, le diseguaglianze sociali, i disastri climatici e ambientali, i fondamentalismi
religios eil terrorismo, i social network travalicano la quesitone del K. olo assumono al loro interno?

Credo che lo assumano a loro interno. Greenberg evidenziava unarelazione trala stabilita sociale e la
distanza esistente tra avanguardia e kitsch. Oggi |'avanguardia € scomparsa, mail kitsch permane. Si puo
ipotizzare che oscilli indisturbato abbracciando un territorio pitl 0 meno ampio, senza antagonisti reali, a
seconda della stabilita 0 meno della societa. | fattori critici elencati soprane “nutrono” la produzione, a culi

e legato a doppia mandata, e |'incapacita collettiva di progettare il futuro, dopo decenni di
infantilizzazione seguiti al boom economico della seconda meta del Novecento, oggi trova una consolazione
— seppure insoddisfacente — in una forma di edonismo del presente continuo, cheil kitsch incarnanella sua
capacitadi rendere accessibile e utilizzabile un patrimonio di idee, concetti e forme semplificati, sempre
disponibili.

L a societa borghese ha prodotto il kitsch, la sua disgregazione ne segnail trionfo.



Ph di David LaChapelle.

Fulvio Carmagnola

Checos eil Kitsch? come potremmo definirlo? vira piu verso il cattivo gusto (ossia un gusto differente
che a noi non piace) o e semplicemente una mancanza di gusto (unaindifferenza verso il gusto)?

Il kitsch & una categoria del Moderno. Visto dafuori presuppone una differenza percepibile tra buon gusto e
cattivo gusto e si puo definire in negativo come I’incapacita di discernere questa differenza intuitivamente,
ictu oculi. Non solo: il kitsch sarebbe un cattivo gusto atal punto inconsapevole, da essere convinto del
contrario — mentre |’ esercizio consapevole del cattivo gusto ne sarebbe distante (Warhol che metteva sempre
le stesse giacche sdrucite).

Ora, se assumiamo, come pare abbia affermato Montesquieu, cheil gusto siain origine “una capacita pronta
esquisitadi cui non si safornirelaragione” o “un sapere che non sadi se stesso” (Agamben) dovremmo
anche dire che “oggi” le cose sembrano cambiate. L’ espressione societa di massa o cultura di massa pare
poco pertinente, si direbbe piuttosto che oggi viviamo in un’ epoca di anticonformismo di massa, immersi in
un oceano di differenze indifferenti, un unico terreno vago vistoso e insieme banale. |1 kitsch € un non sapere
che non sa di non sapere, aun livello mai primad’ ora cosi generalizzato e imponente.



Si puo pensare allora che il kitsch non sia piu soltanto quello, in fondo innocuo perché facilmente decifrabile,
del piattino con I’ effigie di Padre Pio o dellamadonna di Lourdes sul comodino, dei centro-tavola e dei pizzi
sul como, come notava beffardamente Baudrillard. Assume piuttosto le vesti di una coazione alla distinzione,
sotto la seduzione dei sistemi del sentire (Fashion, Design, lastessa Arte). A Parigi in Place des Vosges mi
capitato di vedere in unavetrina (eraunagalleriad arte 0 un negozio di cianfrusaglie?) un quasi-Koons e un
quasi-Pollock. Se appartenga al’’ Arte 0 a Design o all’ ornamento “ spiritoso” non so dire, madel suo
carattere kitsch sono sicuro anche se mi riesce difficile fornirne una ragione, una spiegazione.

Pare alorache una sorta di eticadel gusto come capacitadi discriminazione e di sceltasi eserciti in modo piu
difficile e delicato, per forza di levare: capacita o disposizione (hexis, habitus) minima e essenziale che riesce
apreservare una singolarita 0 a mostrare uno stile attraverso un esercizio di understatement, di sottrazione
rispetto a troppo-pieno della macchina del sentire (cio che Perniola definiva“il gia-sentito”) e alle sue
ingiunzioni.

Si potrebbe dire: il kitsch € una provinciadel gia-sentito, particolarmente insidiosa perché quasi
indistinguibile.

Si tratta di un fenomeno meramente estetico, o pseudo-estetico, o invade anchei territori dell’etica e
della palitica? Se si, in che modo?

Il kitsch & un fenomeno che invade certamente la politica e i comportamenti pubblici e pone una domanda
etica: come reagire? Come cavarsela? Penso per esempio al kitsch vagamente reazionario e alla sua
evoluzione da Amici miel a Maledetti amici miei. Il primo, il film di Monicelli del 1975, era ambiguo ma
divertente. La sua smaccata cover di queste ultime settimane € imbarazzante, direi ignobile. Cosi, una sola
parolaccia ben detta (marara) pud essere acuta, un discorso pieno di parolacce e espressioni volgari € non
solo una catastrofe estetica (come Cacciari ebbe dire a proposito di Berlusconi) ma un pericolo etico perché é
infinitamente replicabile e legittimato implicitamente dall’ abitudine.

Credo che si possadire cosi: € un fenomeno che s mostra sul piano percettivo (estetico) e che diventa
attualmente il sintomo di una sorta di indifferenza etica. Questa sembra essere la diversitatrail kitsch attuale
equello “classico” studiato da Dorfles e da altri. Al cospetto della sguaiata oratoriatelevisivadegli attuali
leader, ci viene darimpiangere |’ aplomb dei vecchi democristiani o la severita quasi protestante di
Berlinguer...

La cultura attuale, che erode sempre piu I'idea di comunicazioni di massa cheistituiscono le forme
profonde della socialita, sembra aver superato |’ opposizione fra masscult e midcult, come anche quella
traarti d’'éliteearti popolari. Che ne é del Kitsch in questo quadro? trova ancora un suo posto? e
quale?

E’ un bel pezzo che questo € avvenuto, Umberto Eco ne é stato uno dei responsabili. Si potrebbe forse dire: il
kitsch non ha un “posto” preciso perché tutto — ovvero la situazione culturale complessiva— € legittimato nel
Suo essere kitsch senza consapevolezza. Diario minimo o libri di Queneau avevano un potenziae
dirompente rispetto a conformismo narrativo e comunicativo, proprio perché utilizzavano il linguaggio
comune in contrasto con il linguaggio ingessato della cultura“alta’, maoggi mantenere questo potenziae e



diventato molto difficile, c'é unagaraa*“ spararle grosse’ e cio che era avanguardia appare normalizzato.
Carlo Emilio Gadda era dirompente, Camilleri, come dicono i miei amici italianisti, e subito “lessicalizzato” .
Don Ciccio Ingravalo el suo gliuommero dialettale e volgare costituivano una forte innovazione linguistica
rispetto al conformismo della cultura media, dei cabbasisi di Montalbano se ne puo chiacchierare al bar.

E tuttavia, per questo dobbiamo arricciare il naso? E con quale diritto? E’ lecita una posizione di arrocco
aristocratico come quella, per esempio, di Adorno? Forse la questione andrebbe posta cosi: si pud ancora
giocare con il kitsch e con la potenza del suoi dispositivi impliciti, dei suoi sistemi informali? Mendini, per
fare un esempio nel campo del design, a mio parere giocavaironicamente con il suo stesso atteggiamento pop
o kitsch, mai suoi eredi ahimé si prendono sul serio. Sei ragazzi che si laureano, dopo la cerimonia
indossano con piacere le coroncine di finto lauro o il tocco, senza sapere da dove vengono, che dobbiamo
fare? Lastessa cerimoniadi proclamazione di laurea, con le sue solennita, non e altro che lareplica
immaginaria e un po' imbarazzante di un rito simbolico di cui si € perso il senso.

Spesso s é detto cheil K. va allaricerca dell’ effetto facile, dell’’ effettaccio’, sul pubblico dell’arte e, in
generale, della cultura. L’ emergeredella culturain rete, nei blog, nei social (nel bene come nel male)
come sposta il problema?

Mi pare che |’emergere della culturain rete moltiplichi I effetto di conformismo e dell’ effetto facile,
insomma della scorciatoia. Non sono |e singole immagini che sono kitsch, e |’ abitudine o I'impossibilita di
farne-a-meno, che lo &. Qualche anno fa Agamben scriveva molto duramente che bisogna dis-attivare i
dispositivi, questa posizione farebbe pensare che siano i dispositivi che inducono il kitsch come forma di
risposta semiautomatica, compulsiva, non riflessiva, privadi distanza.

Mi pare che grosso modo I’ alternativa sia questa: disattivare, mettere fuori gioco, o giocare entro gli spazi
che questa situazione da. Credo che Mendini facesse questo, come faceva questo il gruppo olandese di
designer che lavoravano sotto il nome collettivo di Droog. Orasi pud pensare a un artista coma Banksy, che
riesce (ma per quanto?) a mantenere una distanza di gioco rispetto al’istituzionalizzazione della
trasgressione.



Ph di David LaChapelle.

Altra classica definizione del K. e quella per la quale esso € unatecnica artistica, e comunicativa, che
introduce frammenti d’arte alta per giustificare un’opera, invece, dalla facile, immediata ricezione.
Una specie di citazionismo nascosto. Oggi Boldini € osannato come un artista, e da decenni il
citazionismo e laregola. Tutto édiventato Kitsch?

Mi pare di avere implicitamente risposto a questa domanda.

| souvenir, i gadget, i portacenere con il Papa, i nani da giardino fanno oggi tanto chic: uno chic,
sembra, condiviso dai piu. |1 K. ealtrove?

Se partiamo dall’idea cheil kitsch si sianormalizzato, sdoganato, cioe sia tendenzial mente dappertutto, allora
si perdono i confini. Philippe Starck (i nani da giardino) o aveva capito ma avevafatto un’ operazione
“differenziale’” molto vistosa, che oggi non si puo piu fare, questa stessa operazione (lo scandalo) &
riassorbita, lessicalizzata, diventata banale: |e persone vanno in visita a vedere la mano mozza di Cattelan in
Piazza della Borsa e la vivono come spettacolo, curiosita. 1| potenziale contrappositivo dell’ arte
contemporanea, |’ effetto-Duchamp, si & appunto normalizzato.



Cio che s puo dire é chei fenomeni di questo tipo sono instabili, passano di moda facilmente e vengono
rimpiazzati da altri dello stesso tipo: ame pare chei nani dagiardino siano fuori moda e abbiano una
posizione piu bassa, banale, rispetto all’ enfasi di qualche anno fa. Il che fa pensare che esistano, per cosi dire,
vari “strati” di kitsch. Forse unamossa di gusto (e il gusto &€ sempre una questione etica, come mostrava
Dorfles) consisterebbe nel conservare una differenza, nel non caderci dentro.

Queste palesi trasformazioni rispetto agli anni, per cosi dire, d’oro, del K. implicano un cambiamento
nelle prass artistiche, un cambiamento nelle nostre aspettative circal’arte, i nostri gusti, i nostri
valori? oppure quel ches e sgretolato el’idea stessa di un ‘nostro’, di un qualcosa che accomuni i
soggetti implicati nel mondo dell’ arte e della cultura?

Per me vale la secondaipotesi: I'ideadi un “nostro” o di una“comunitd’ esteticarisale all’illuminismo, Kant
parlava della presenzavirtuale di un Gemein-sinn, di un senso che tutti abbiamo in comune e che “ deve”
essere presupposto (in questo senso aveva una posizione trascendentale). In termini lacaniani chiamerel
guesto “il Simbolico” o lacondizione di “efficienzasimbolica’ (Zizek). Ma evidentemente questa condizione
di efficienzasimbolicas & sgretolata. A questo punto, nel mutato “regime di finzione” (Augé) un
immaginario out of joint induce o se-duce comportamenti in cui la differenza proclamata diventa
conformismo.

Credo che sia necessario mettere in morala stessaidea di comunita. Le comunita hanno oggi un carattere
immaginario, non simbolico, e lalegittima appartenenza a una eventual e comunita & gestita da agenzie che
sono diverse dalle istituzioni culturali del Moderno.

C'éunafrase di Michel Foucault, che riguardail rapporto tra sapere e potere, che mi ha sempre colpito. Cito
amemoria s puo sempredireil vero nello spazio di un’ esteriorita selvaggia, masi € nel vero solo a certe
condizioni — e queste condizioni sono stabilite dall’ istituzione che decide della conformita o della
“grammaticalita’ di situazioni, dottrine, comportamenti e cosi via.

A me pare che questa situazione possa essere estesa dal campo dei saperi al campo del sentire o delle
percezioni e dunque del gusto: che cos' é oggi lagrammaticalita, quale istanza decide o suggerisce |
comportamenti, le scelte? In assenza di un’ autoritd, riconosciuta e accettata, nel caso del gusto prevalgono i
rapporti di forza comunicativi.

Un punto che mi pare importante € questo: come facciamo a distinguere la soglia quando I’ intero sistema
della comunicazione mediale - compresi i nuovi media— non pone piu questa distinzione? Quando le vere
agenzie di legittimazione culturale sono diventate le trasmissioni di Fabio Fazio o i Festival? Come faccio a
distinguere, poniamo, Michele Mari da Silvia Avallone o da Margaret Mazzantini quando stanno sullo stesso
scaffale dellalibreria e vengono proposti entrambi come “scrittori” ? e come fanno i ragazzi che indossano la
coroncinadi lauro in plasticaarendersi conto che“ékitsch” quando “si facosi”?

Lamediaita e un potente strumento di parificazione e un potente suggeritore.

L e migrazioni di massa, le diseguaglianze sociali, i disastri climatici e ambientali, i fondamentalismi
religios eil terrorismo, i social network travalicano la quesitone del K. o lo assumono al loro interno?



Questa domanda mi suscita un certo imbarazzo perché mi pare accomunare differenti ordini di accadimenti
proponendo di assumerli eventual mente sotto la stessa categoria del kitsch. Certo, ancora una volta: se parto
dall’ipotesi che tutto possa diventare kitsch e in determinate condizioni, allorala barbarie pud diventare ein
effetti diventa, passando attraverso il regime mediale e mediatico, qualcosadi simile al kitsch. Conservare la
capacita di provare vere emozioni etiche richiede un’ alta dose di consapevolezza.

Ma faccio fatica a mettere sullo stesso piano le guerre, i migranti morti in mare, gli homeless, e l’ attivita del
social network. Il naufragio con spettatore puo essere kitsch o € semplicemente una manifestazione di falsa
pietas, di morbosa curiosita, come quando si formano le file in autostrada per vedere davicino I’incidente
stradale? avvenimenti di questo tipo — € I’ipotesi che mi viene in mente — diventerebbero qualcosadi simile
al cattivo gusto se venissero percepiti unicamente in chiave estetica. Ma a questo punto s tratterebbe di
qualcosadi piu e di peggio del kitsch: mai come oggi la questione del gusto ha assunto unarilevanza
specificamente etica.

Prendiamo un esempio macroscopico, |’ attentato alle Twin Towers. C’ e stato, framolti, un modo etico di
reagire, gli undici film sull’ Undici Settembre girati da undici autori: una testimonianza etica (Mahmalbaf e
altri, 2002). E c’e stato il modo inaccettabile di un intellettual e tedesco di intendere la cosa come la piu
grande manifestazione di arte nel nostro tempo.

Certo e vero chel’ attivitadel social network e in grado di kitschizzare (sit venia verbis) qualunque
accadimento, visto che sono implicati in un enorme processo di semplificazione e banalizzazione che hain
effetti ricadute sul cattivo gusto. Mai socia network non sono, di per se stessi, kitsch, si pud usareil piu
elementare di questi — per esempio Wikipedia— per iniziare unaricerca su un argomento di cui non si
conoscono i termini, altracosae seci si fermali, seci s accontenta della patina superficiale di sapere chei
media offrono elas vende come “sapere’.

Forse possiamo ricorrere a unariflessione sull’ evento: che cos' €, oggi, un evento? Si danno a mio parere due
specie di evento. La primala conosciamo, € |’ evento progettato la cui partecipazione € suggerita dal motto
performativo “enjoy!”. Una sorta di godimento coatto, pre-scritto o appunto pre-sentito (M. Senaldi). L’ atro
e unareale discontinuita che ci segna e che contiene una domanda etica: e adesso che farai? Sarai all’ altezza
di cio che accade se cio che accade ti hatoccato?

Quando i social network, come si dice, “coprono |’ evento”, lo rendono kitsch? O sono stessi kitsch?
spettaanoi chiederci come reagire: laripetizione mediatica dell’ evento anche indicibile, mavisibile (le Twin
Towers) tende atrasformare I’ evento in spettacolo e a smorzare, eludere, evitare la domanda etica che

I’ evento porta con sé, atrasformare I’ emozione in abitudine. Non so se questo si possa chiamare kitsch, so
che questo eil rischio che la copertura mediatica produce, I’ effetto “ancoraunavolta’, o I’ effetto “beh in
fondo é sempre la stessacosa...”.

Maaproposito di social network, ¢’é anche di peggio. Ci sono dei limiti oltrei quali il kitschsec'é, s
trasformain infamia: come € stato possibile che alcuni ragazzi abbiano costruito un sito internet in cui le
atrocita naziste diventano occasione di godimento? O anche: I’indifferenza etica verso il kitsch puo diventare
esempio di male radicale? E con questo intendo: un male cercato come occasione di godimento. E tuttavia,

“ lo fanno, manon lo sanno” (Marx).



Ph di David LaChapelle.

Stefano Catucci




Checos el Kitsch? come potremmo definirlo? vira pit verso il cattivo gusto (ossia un gusto differente
che a noi non piace) o € semplicemente una mancanza di gusto (una indifferenza verso il gusto)?

Come molti altri termini ormai storicizzati, ancheil Kitsch non € piti lo stesso di unavolta. Tutto quel chelo
caratterizzavaal principio — |I’accumulo di stili differenti, il citazionismo, la seridita, I’ indifferenza per

I’ autenticita, la menzogna esplicita, il fascino del brutto — e entrato afar parte di codici estetici che ne hanno
modificato profondamente i confini originari. Basti pensare a quanto del vecchio Kitsch e entrato nelle
poetiche del post-moderno: basterbbe citare gli scritti su Las Vegas o sull’ architettura Pop di autori che
hanno avuto una vasta influenzainternazionale a partire dagli anni Settanta come Robert Venturi e Denise
Scott-Brown. |l risultato e stato un assorbimento del concetto storico di Kitsch in forme estetiche che non
hanno piu bisogno di attribuirgli una connotazione squalificante o di rivendicarlo rovesciando. Oggi il Kitsch
si trova piu nelle pratiche di autorappresentazione che in quelle artistiche, cioé pit nel modo in cui si
definisce e sl comunica la propriaimmagine che non in questioni relative a gusto. Quel che mantiene del suo
carattere storico € probabilmente il rapporto con un “eccesso” che tuttavia, per essere compreso, deve essere
attentamente ricontestualizzato.

E Kitsch, in questo senso, latomba di Silvio Berlusconi raccontata da Curzio Maltese, una specie di grande
ufficio di marmo che riproduce quello da cui si presento in politica, sono Kitsch il trono e |’ arredamento dei
Casamonica, sono pateticamente Kitsch |e fotografie che mostrano il premier Giuseppe Conte all’ interno di
guella residenza appena sequestrata, mentre si aggira nelle stanze e sfiora gli oggetti con un senso di rispetto
museal e, sono Kitsch le felpe della poliziaindossate da Salvini e cosi via. Il Kitsch, insomma, staoggi in una
dismisuratra valore e immagine che denunciainvolontariamente non tanto un gusto o uno stile, ma una
posizione incongrua rispetto ai contesti nei quali ci s presenta. L’ aspetto derisorio del Kitsch, in cas come
questi, viene ignorato, ma é come se si vendicasse con effetto di retroazione, coprendo di ridicolo quel che
voleva essere solenne.

Si tratta di un fenomeno meramente estetico, o pseudo-estetico, o invade anchei territori dell’etica e
della palitica? Se s, in che modo?

Proprio perché appartiene al campo della comunicazione, e in particolare alle pratiche di
autorappresentazione, il Kitsch é entrato di prepotenzanei campi dell’ etica e della politica. D’ altra parte,
essendo questi ultimi aloro voltainteressati da un fenomeno crescente di estetizzazione, mantiene un legame
essenziale con la dimensione estetica, anche se questa si presenta piu sotto laformadel cortocircuito che non
sotto quella di uno stile. In presenza di una scelta artistica, per quanto eccessiva 0 banale possa essere, non si
parlapiu di Kitsch: tutto e legittimo e tutto puo trovare una sua ragione d’ essere, dal teschio tempestato di
diamanti di Damien Hirst (For the Love of God, 2007) al gabinetto d' oro Americadi Maurizio Cattelan
(2016), il cui furto nel settembre 2019 ha oltretutto mostrato molto chiaramente come I’ aspetto del suo valore
materiale potesse essere separato da quello ssimbolico (e prevalere). L’ eccesso del Kitsch attuale si genera
invece a partire da un attrito, da uno scarto frale immagini scelte per rappresentare se stessi nella sfera
pubblicaeil ruolo chein quellasferasi ricopre, a qualungue livello. 1l confine & estremamente sottile, ma
puo essere individuato e si colloca precisamente sul versante etico-politico. Non solo con riferimento a chi
ricopre ruoli politici nel senso tradizionale del termine, per esempio incarichi istituzionali, maanche achi si
rivolge a comunita piu ristrette, come avviene nello spazio dei social media, oppure a chi, come un’ azienda,
hail carattere di un soggetto impersonale.



Laculturaattuale, che erode sempre piu I'idea di comunicazioni di massa cheistituiscono le forme
profonde della socialita, sembra aver superato I’ opposizione fra masscult e midcult, come anche quella
traarti d’'éliteearti popolari. Che ne é del Kitsch in questo quadro? trova ancora un suo posto? e
quale?

Il Kitsch ha smesso di essere una discriminante estetica proprio attraverso |’ incontro fra arte di ricerca e arte
popolare o, per usare una terminol ogia che ancoraincombe sul giudizio accademico, arte commerciale. |
travestimenti di David Bowie, per fare un esempio, sarebbero stati Kitsch in altri contesti storici, negli anni
Settanta sono diventati glamour e sono stati uno dei fulcri della suaricerca, prosciugandosi fino alla
rappresentazione del proprio incontro imminente con lamorte nel potentissimo video di Lazarus (2015). Lo
stesso si puo dire del travestimenti di Sun Ra, la cui mistica cosmico-egiziana aveva un effetto perturbante
molto diverso dal Kitsch storicizzato, e persino delle scenografie spettacolarmente improntate all’ eccesso di
musicisti come George Clinton, con i Parliament Funkadelic, o di gruppi come Earth Wind and Fire, con le
loro navi spaziali sul palco, i fumi ei colori accesissimi dei loro costumi. Alle spalle di questi fenomeni c’é
probabilmente, insieme a una rivendicazione identitaria della cultura nera, anche I’ eredita del circo, che

com’ & noto ha rappresentato per I’ arte, nel passaggio fral’ Otto e il Novecento, unafonte di ispirazione niente
affatto equiparata a Kitsch. Piu che scomparire, il Kitsch ha cambiato pelle spostandosi dal campo dell’ arte a
guello comunicazione sociale. In gquesto senso non sono le cose a essere Kitsch, mal’uso che se nefain
rapporto alla manifestazione del senso di s&, spesso in modo inconsapevole. UnafelpadellaPoliziadi Stato,
in &, non € Kitsch, maindossata da un Ministro della Repubblica lo diventa proprio perché denuncia un
cortocircuito nella rappresentazione pubblica della suaimmagine. Un orologio d’ oro, in sé, non € Kitsch, ma
lo diventaselo s indossa come un segno leggibile di potere, cosi come lo e per |0 stesso motivo
I”arredamento dei Casamonica nellavillaloro sequestrata a Roma e ancor pit le immagini di un Presidente
del Consiglio, Giuseppe Conte, che si muove in quelle stanze con un rispetto museale, riconoscendo
implicitamente il valore assegnato dai proprietari a quegli oggetti. Il problemadel gusto, in questi casi, €
fuori questione, mentre a centro € il rapporto trail ruolo che si ricopre pubblicamente e I’immagine di sé che
si vuole comunicare: il Ministro diventa poliziotto, il criminalere, il Presidente un intenditore.

Spesso s e detto cheil K. vaallaricerca dell’ effetto facile, dell’’ effettaccio’, sul pubblico dell’artee, in
generale, della cultura. L’emergeredella culturain rete, nei blog, nel social (nel bene come nel male)
come spostail problema?

Nell’ epocadei social mediasi trovamolto Kitsch spontaneo, per cosi dire, anche nelle pagine web con le
quali si costruisce larappresentazione di se stessi. La posa arricciata della bocca di un’ attrice in fotografia
puo essere giudicata sexy o volgare, di buono o di cattivo gusto, non importa, masi pud considerare coerente
con il suo ruolo pubblico, un’ osservazione che si puo trasferire anche all’ esibizione dei muscoli scolpiti di un
atleta. Le persone che nei selfie imitano quella posa e la riproducono serialmente, trasformandolain una
Pathosformel contemporanea della seduttivita, aprono invece la portaa Kitsch: non per la posa cometale,
ma per la sproporzione tra questa e I'immagine di sé che costruiscono. Nellalotta per lavisibilita, una delle
piu profonde ragioni di conflitto che le nostre societa hanno conosciuto in un periodo di lunghissima durata,
I”imitazione e senza dubbio un’arma, un mezzo di autopromozione, ma quando lascia intravedere uno scarto
fraquello ches eeil modoin cui ci si presenta diventa Kitsch, ribaltando gli effetti che ¢i si era ripromessi
di ottenere.



Altra classica definizione del K. e quella per la quale esso € unatecnica artistica, e comunicativa, che
introduce frammenti d’arte alta per giustificare un’opera, invece, dalla facile, immediata ricezione.
Una specie di citazionismo nascosto. Oggi Boldini € osannato come un artista, e da decenni il
citazionismo e laregola. Tutto e diventato Kitsch?

Direl piuttosto che niente, nell’ arte, € piu Kitsch. Dal punto di vista estetico il Kitsch € oggi una categoria che
afferraqualcosadi significativo solo selo s declinasul piano di un’ esteticadel sé proiettata nella sfera della
comunicazione, dell’ etica e della politica

| souvenir, i gadget, i portacenere con il Papa, i nani da giardino fanno oggi tanto chic: uno chic,
sembra, condiviso dai piu. |1 K. ealtrove?

Trale etimologie che sono state proposte per la parola“Kitsch” una, forse la meno accreditata, la riconduce
al’inglese “sketch”, termine usato fral’ altro per indicare le scene di mercanteggiamento tra venditore e
acquirente per decidereil prezzo di un oggetto. Per quanto discutibile, confesso che mi piace questo
riferimento a una dimensione teatrale e narrativa che, come unamessa in scena, accompagnail rapporto con
guanto consideriamo di cattivo gusto. L’ esempio di souvenir e gadget e perfetto: raramente li s acquista
perché piacciono, molto piu spesso per la storia che possiamo raccontare e raccontarci attraverso di loro, e
guesto anche quando finiamo per pentirci di averli portati a casa. Se possono transitare verso lo chic,
oltretutto, € proprio a causa di questa potenzialita narrativa che assume per |o piu un tratto ironico e divertito.
L’ oggetto alloranon vale non di per s&, maper le storie che genera e per il senso di gioco che suscita. Fra
I”altro potrebbe essere interessante approfondire un aspetto della produzione contemporanea di accessori,
speciamente per la casa, che privilegia proprio |’ accostamento con il giocattolo, come se si riferisse auna
dimensione dell’ adulto di oggi profondamente radicatain un’infanzia da cui non vuole o non riesce a
staccarsi. Anche in questo, il Kitsch si trasformain un vettore di memoria e di narrazione che non riporta piu
alla soladimensione del gusto.

Queste palesi trasformazioni rispetto agli anni, per cosi dire, d’oro, del K. implicano un cambiamento
nelle prass artistiche, un cambiamento nelle nostre aspettative circal’arte, i nostri gusti, i nostri
valori? oppure quel ches e sgretolato el’idea stessa di un ‘nostro’, di un qualcosa che accomuni i
soggetti implicati nel mondo dell’ arte e della cultura?

Il momento in cui il vecchio Kitsch e entrato frai materiali dellaricerca artistica coincide con I’ affermazione
della culturadi massae con il primo emergere dei fenomeni di globalizzazione. Sullo sfondo di questa
maggiore complessita diventa molto piu difficile isolarei valori della culturatradizionale, e al tempo stesso
sembrainevitabile che il senso del “nostro” si siamolto modificato. Karlheinz Stockhausen parlava, negli
anni Sessanta, di un Museo della Terraideale nel quale rifluisce tutto cio che gli esseri umani hanno prodotto
nel tempo e nelle loro diversita geografiche. Per ui latecnologia rappresentavail medium omogeneo in cui
tutti i materiali di quel Museo, dai piu nobili ai piu degradati, trovavano uguale diritto di cittadinanza. Ma
guesta varieta di patrimoni, oggi decisamente piu accessibile rispetto a cinquant’ anni fa, doveva per lui
ampliareil senso del “nostro”, non farlo sgretolare. L’ assorbimento del Kitsch nelle variabili dell’ espressione
artistica, e quindi la sua scomparsa come segnale del “ cattivo gusto”, € forse un sintomo di questo
ampliamento, mentreil suo incistarsi nel terreno etico-politico & forseil riflesso del senso di smarrimento che
derivadalla perditadi quanto in passato consideravamo “nostro”.



L e migrazioni di massa, le diseguaglianze sociali, i disastri climatici e ambientali, i fondamentalismi
religios eil terrorismo, i social network travalicano la questione del K. olo assumono al loro interno?

Sono fenomeni molto diversi, ma che si possono ricondurre a unita probabilmente, ameno in riferimento al
tema del Kitsch, laddove li si riconducano alle loro forme di comunicazione. Da questo punto di vista eil
modo di affrontare questi problemi che puo assumere i connotati del Kitsch, laddove la negazione di un
fenomeno, per esempio quello del disastri ambientali, venga legata alla rappresentazione di sé di un uomo
politico, di un tecnico o di uno scienziato, oppure I’ enfatizzazione di un altro, per esempio il
fondamentalismo religioso, vengariferito alla rappresentazione di sé di un’identita collettiva. Un altro
esempio potrebbe essere il modo in cui i trafficanti di droga, di grande o di piccolissimo calibro, tendono ad
adeguarsi all’immagine offertaloro dalle serie televisive che li raccontano. Il Kitsch prende posto in questa
dinamica della comunicazione pubblica. Cio che mantiene, in continuita con il passato, € la suaforza critica
basata sulle risorse dell’ estetica. In passato il suo concetto servivaaporreinrilievoi limiti dell’ arte o del
gusto. Oggi la sua nuova configurazione puo servire adenunciarei limiti di un’etica e di unapolitica
sottoposte a processi intensivi di estetizzazione.

Esce oggi, acuradi Marco Belpoliti e Gianfranco Marrone, il nuovo volume della collana Riga. Qui I'indice.

Se continuiamo atenere vivo questo spazio € grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://www.quodlibet.it/libro/9788822904584
http://www.rigabooks.it/index.php?idlanguage=1&zone=9&id=1063
https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




a cura di Marco Belpoliti
e Gianfranco Marrone

Quodlibet




