
 

Kitsch Kitsch Kitsch, hurrah! 
Silvia Bottani, Fulvio Carmagnola, Stefano Catucci
17 Settembre 2020

Silvia Bottani

 

Che cos’è il Kitsch? come potremmo definirlo? vira più verso il cattivo gusto (ossia un gusto differente
che a noi non piace) o è semplicemente una mancanza di gusto (una indifferenza verso il gusto)? 

 

Il kitsch continua a evolversi nella forma ma mantiene il suo carattere originale.

Possiamo intenderlo come una menzogna che diventa una verità accettata e condivisa ma anche come una
strategia di mimetizzazione e di sabotaggio messa in opera dallo scarto, da ciò che è fallato nei confronti di
ciò che è compiuto, una forma di contaminazione che fonde high e low brow per creare un prodotto di massa.
Possiamo ancora considerarlo come l'opposto speculare dell'arte? Forse no, almeno nei fatti, se una parte
consistente di arte established ne è stata parassitata e se non esistono avanguardie. 

 

Si tratta di un fenomeno meramente estetico, o pseudo-estetico, o invade anche i territori dell’etica e
della politica? Se sì, in che modo?

 

Invade certamente i territori dell'etica e della politica, portando in primo piano un approccio caratterizzato da
sentimentalismo e ironia che influenzano e orientano il discorso pubblico e la comunicazione. Agendo in
maniera performativa con il camp, il kitsch si manifesta come un carattere che investe i media, i linguaggi, la
politica. Il kitsch è fluido, facile, immediato, muta forma a seconda delle stagioni che attraversa ma rimane sé
stesso e conserva una spinta reazionaria. Possiamo definirlo una sindrome culturale a bassa intensità che si
evolve nel tempo e che agisce da “facilitatore”e da lubrificante per le tensioni conservative.

 

La cultura attuale, che erode sempre più l’idea di comunicazioni di massa che istituiscono le forme
profonde della socialità, sembra aver superato l’opposizione fra masscult e midcult, come anche quella
tra arti d’élite e arti popolari. Che ne è del Kitsch in questo quadro? trova ancora un suo posto? e
quale?

 

Penso che il kitsch sia l'arte che meglio risponda alle richieste del mercato, e in un'epoca che possiano
definire Capitalocene, trovi un territorio ideale in cui proliferare. La specifica capacità del kitsch di essere
resiliente e modellarsi a seconda delle culture che incontra, riuscendo a penetrarle, emula una modalità tipica

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/kitsch-kitsch-kitsch-hurrah
https://test.doppiozero.com/silvia-bottani-fulvio-carmagnola-stefano-catucci


del  neocapitalismo. Per il kitsch l'autenticità non è un valore, quindi si inserisce perfettamente in contesto
globale in cui i codici di realtà e finzione sono crollati, dopo decenni di feticizzazione delle merci. Inoltre la
richiesta di prodotti culturali e di intrattenimento sempre più massiccia, legata allo stato di benessere dei
paesi occidentali ma anche di quelli in via di sviluppo, unita alla diffusione della rete e delle piattaforme
sociali e di contenuti fa sì che il mercato abbia bisogno di produrre massicciamente prodotti di consumo
culturale e il kitsch è la risposta ottimale, remunerativa e adeguata a tale richiesta. Il post moderno è stato
totalmente kitsch e la nostra contemporaneità non sembra riuscire a liberarsi di tale forma, ormai
completamente organica al sistema produttivo.

 

Spesso s’è detto che il K. va alla ricerca dell’effetto facile, dell’’effettaccio’, sul pubblico dell’arte e, in
generale, della cultura. L’emergere della cultura in rete, nei blog, nei social (nel bene come nel male)
come sposta il problema?

 

La preponderanza del kitsch e del camp ha marginalizzato il ruolo dell'arte, contribuendo ad alimentare una
diffidenza del pubblico nei confronti di ciò che, in termini estetici, non è compromesso, alimentando una
complessiva confusione dello spettatore nei confronti di ciò che è l'oggetto artistico e rispetto alla propria
capacità critica di interpretare le opere. Il kitsch non è più percepito come brutto o come fallace e ha usurpato
la scena dell'arte: come una  forma parassitaria ha occupato il corpo della sua vittima e l'ha zombizzata. Da
una parte ha reso l'arte parte del mercato, dall'altra l'ha sterilizzata, rendendola innocua. La proliferazione di
voci, di canali e piattaforme, il costante flusso di immagini e informazioni alimentato da blogger, influencer,
autori, semplici utenti genera un magma indifferenziato in cui l'opera è destinata a transitare brevemente e
sparire subito dopo, dimenticata. La critica, l'analisi, la produzione di testi subiscono la stessa dinamica di
apparizione e scomparsa. L'arte si è in larga parte adeguata a questa forzata invisibilità, a questa irrilevanza, e
il carattere specifico dei media sociali, che erodono qualsiasi forma di autorevolezza e pongono sullo stesso
piano attori di peso differente, contribuisce a dare forza al kitsch, ad attestarlo come forma vincente. 

 

Altra classica definizione del K. è quella per la quale esso è una tecnica artistica, e comunicativa, che
introduce frammenti d’arte alta per giustificare un’opera, invece, dalla facile, immediata ricezione.
Una specie di citazionismo nascosto. Oggi Boldini è osannato come un artista, e da decenni il
citazionismo è la regola. Tutto è diventato Kitsch?

 

Non necessariamente. Ciò che rimane fuori dal mercato ha possibilità di non esserlo, così come alcune
pratiche non allineate o alcune forme di arte performativa. Il kitsch investe facilmente la pittura, i linguaggi
plastici, la letteratura, il design, la musica e il cinema, proprio per la facilità con cui queste forme aderiscono
al linguaggio popolare e per l'elevata potenzialità che presentano in termini di feticizzazione.

 

I souvenir, i gadget, i portacenere con il Papa, i nani da giardino fanno oggi tanto chic: uno chic,
sembra, condiviso dai più. Il K. è altrove?

 

Si tratta di un grado zero del kitsch, il più riconoscibile e immediato, che oggi è diventato gradevole e
apprezzato grazie allo sdoganamento attuato dall'ironia postmoderna. Il kitsch è rintracciabile in forme più o
meno evidenti: la Lamborghini è kitsch, lo è Dubai e tutta la cultura del lusso urbano del medioriente arabo,



lo sono  la Fondazione Vuitton di Parigi e le mostre in 3d, i video dei terroristi suprematisti e molti elementi
della politica populista (e qui entra in gioco il camp), tra cui la demagogia e il moralismo di matrice
tradizionalista, i reality show con gli chef , Facebook e le serie tv sul papa firmate da Sorrentino.

 

Queste palesi trasformazioni rispetto agli anni, per così dire, d’oro, del K. implicano un cambiamento
nelle prassi artistiche, un cambiamento nelle nostre aspettative circa l’arte, i nostri gusti, i nostri
valori? oppure quel che s’è sgretolato è l’idea stessa di un ‘nostro’, di un qualcosa che accomuni i
soggetti implicati nel mondo dell’arte e della cultura? 

 

La frattura che polarizza la società contemporanea ha a che fare con un rifiuto verso una cultura “alta”,
percepita come espressione di una società escludente e falsa. Il rancore manifestato da una larga porzione di
società – un rancore che attraversa classi differente, con effetti differenti – mira a demolire lo stato delle cose
e a dare voce a un'insoddisfazione collettiva che è la diretta conseguenza di una promessa mancata (la
promessa del capitalismo) e la conseguente umiliazione di chi ha sentito questa promessa tradita. Interessante
è che in parte oggi anche chi appartiene a classi economiche più agiate sia contagiato da un senso dilagante di
rifiuto e di rancore. In questo senso il kitsch riesce a soddisfare le aspettative di tutte le tipologie di spettatori,
sia di chi rifiuta un'arte ritenuta incomprensibile, frutto esclusivo di logiche di mercato e fine a sé stessa, e si
rifugia in oggetti che sente accessibili, alla propria portata, sia di chi pur avendo più efficaci strumenti
culturali non riesce più a distinguere tra ciò che è kitsch e ciò che non è e semplicemente, per consunzione o
per una forma di seduzione messa in atto dagli oggetti, una rassicurazione, si abbandona al piacere del
consumo.

 

Le migrazioni di massa, le diseguaglianze sociali, i disastri climatici e ambientali, i fondamentalismi
religiosi e il terrorismo, i social network travalicano la quesitone del K. o lo assumono al loro interno?

 

Credo che lo assumano al loro interno. Greenberg evidenziava una relazione tra la stabilità sociale e la
distanza esistente tra avanguardia e kitsch. Oggi l'avanguardia è scomparsa, ma il kitsch permane. Si può
ipotizzare che oscilli indisturbato abbracciando un territorio più o meno ampio, senza antagonisti reali, a
seconda della stabilità o meno della società. I fattori critici elencati sopra ne “nutrono” la produzione, a cui
esso è legato a doppia mandata, e l'incapacità collettiva di progettare il futuro, dopo decenni di
infantilizzazione seguiti al boom economico della seconda metà del Novecento, oggi trova una consolazione
– seppure insoddisfacente – in una forma di edonismo del presente continuo, che il kitsch incarna nella sua
capacità di rendere accessibile e utilizzabile un patrimonio di idee, concetti e forme semplificati, sempre
disponibili.

La società borghese ha prodotto il kitsch, la sua disgregazione ne segna il trionfo. 

 



Ph di David LaChapelle.

Fulvio Carmagnola

 

Che cos’è il Kitsch? come potremmo definirlo? vira più verso il cattivo gusto (ossia un gusto differente
che a noi non piace) o è semplicemente una mancanza di gusto (una indifferenza verso il gusto)? 

 

Il kitsch è una categoria del Moderno. Visto da fuori presuppone una differenza percepibile tra buon gusto e
cattivo gusto e si può definire in negativo come l’incapacità di discernere questa differenza intuitivamente,
ictu oculi. Non solo: il kitsch sarebbe un cattivo gusto a tal punto inconsapevole, da essere convinto del
contrario – mentre l’esercizio consapevole del cattivo gusto ne sarebbe distante (Warhol che metteva sempre
le stesse giacche sdrucite). 

Ora, se assumiamo, come pare abbia affermato Montesquieu, che il gusto sia in origine  “una capacità pronta
e squisita di cui non si sa fornire la ragione” o “un sapere che non sa di se stesso” (Agamben) dovremmo
anche dire che “oggi” le cose sembrano cambiate. L’espressione società di massa o cultura di massa pare
poco pertinente, si direbbe piuttosto che oggi viviamo in un’epoca di anticonformismo di massa, immersi in
un oceano di differenze indifferenti, un unico terreno vago vistoso e insieme banale. Il kitsch è un non sapere
che non sa di non sapere, a un livello mai prima d’ora così generalizzato e imponente.



 

Si può pensare allora che il kitsch non sia più soltanto quello, in fondo innocuo perché facilmente decifrabile,
del piattino con l’effigie di Padre Pio o della madonna di Lourdes sul comodino, dei centro-tavola e dei pizzi
sul comò, come notava beffardamente Baudrillard. Assume piuttosto le vesti di una coazione alla distinzione,
sotto la seduzione dei sistemi del sentire (Fashion, Design, la stessa Arte). A Parigi in Place des Vosges mi è
capitato di vedere in una vetrina (era una galleria d’arte o un negozio di cianfrusaglie?) un quasi-Koons e un
quasi-Pollock. Se appartenga all’’Arte o al Design o all’ornamento “spiritoso” non so dire, ma del suo
carattere kitsch sono sicuro anche se mi riesce difficile fornirne una ragione, una spiegazione. 

Pare allora che una sorta di etica del gusto come capacità di discriminazione e di scelta si eserciti in modo più
difficile e delicato, per forza di levare: capacità o disposizione (hexis, habitus) minima e essenziale che riesce
a preservare una singolarità o a mostrare uno stile attraverso un esercizio di understatement, di sottrazione
rispetto al troppo-pieno della macchina del sentire (ciò che Perniola definiva “il già-sentito”) e alle sue
ingiunzioni.

Si potrebbe dire: il kitsch è una provincia del già-sentito, particolarmente insidiosa perché quasi
indistinguibile.

 

Si tratta di un fenomeno meramente estetico, o pseudo-estetico, o invade anche i territori dell’etica e
della politica? Se sì, in che modo?

 

Il kitsch è un fenomeno che invade certamente la politica e i comportamenti pubblici e pone una domanda
etica: come reagire? Come cavarsela?  Penso per esempio al kitsch vagamente reazionario e alla sua
evoluzione da Amici miei a Maledetti amici miei. Il primo, il film di Monicelli del 1975, era ambiguo ma
divertente. La sua smaccata cover di queste ultime settimane è imbarazzante, direi ignobile. Così, una sola
parolaccia ben detta (ma rara) può essere acuta, un discorso pieno di parolacce e espressioni volgari è non
solo una catastrofe estetica (come Cacciari ebbe dire a proposito di Berlusconi) ma un pericolo etico perché è
infinitamente replicabile e legittimato implicitamente dall’abitudine.

Credo che si possa dire così: è un fenomeno che si mostra sul piano percettivo (estetico) e che diventa
attualmente il sintomo di una sorta di indifferenza etica. Questa sembra essere la diversità tra il kitsch attuale
e quello “classico” studiato da Dorfles e da altri. Al cospetto della sguaiata oratoria televisiva degli attuali
leader, ci viene da rimpiangere l’aplomb dei vecchi democristiani o la severità quasi protestante di
Berlinguer…

 

La cultura attuale, che erode sempre più l’idea di comunicazioni di massa che istituiscono le forme
profonde della socialità, sembra aver superato l’opposizione fra masscult e midcult, come anche quella
tra arti d’élite e arti popolari. Che ne è del Kitsch in questo quadro? trova ancora un suo posto? e
quale?

 

E’ un bel pezzo che questo è avvenuto, Umberto Eco ne è stato uno dei responsabili. Si potrebbe forse dire: il
kitsch non ha un “posto” preciso perché tutto – ovvero la situazione culturale complessiva – è legittimato nel
suo essere kitsch senza consapevolezza. Diario minimo o i libri di Queneau avevano un potenziale
dirompente rispetto al conformismo narrativo e comunicativo, proprio perché utilizzavano il linguaggio
comune in contrasto con il linguaggio ingessato della cultura “alta”, ma oggi mantenere questo potenziale è



diventato molto difficile, c’è una gara a “spararle grosse” e ciò che era avanguardia appare normalizzato.
Carlo Emilio Gadda era dirompente, Camilleri, come dicono i miei amici italianisti, è subito “lessicalizzato”.
Don Ciccio Ingravallo e il suo gliuommero dialettale e volgare costituivano una forte innovazione linguistica
rispetto al conformismo della cultura media, dei cabbasisi di Montalbano se ne può chiacchierare al bar. 

 

E tuttavia, per questo dobbiamo arricciare il naso? E con quale diritto? E’ lecita una posizione di arrocco
aristocratico come quella, per esempio, di Adorno? Forse la questione andrebbe posta così: si può ancora
giocare con il kitsch e con la potenza dei suoi dispositivi impliciti, dei suoi sistemi informali? Mendini, per
fare un esempio nel campo del design, a mio parere giocava ironicamente con il suo stesso atteggiamento pop
o kitsch, ma i suoi eredi ahimè si prendono sul serio. Se i ragazzi che si laureano, dopo la cerimonia
indossano con piacere le coroncine di finto lauro o il tocco, senza sapere da dove vengono, che dobbiamo
fare? La stessa cerimonia di proclamazione di laurea, con le sue solennità, non è altro che la replica
immaginaria e un po' imbarazzante di un rito simbolico di cui si è perso il senso. 

 

Spesso s’è detto che il K. va alla ricerca dell’effetto facile, dell’’effettaccio’, sul pubblico dell’arte e, in
generale, della cultura. L’emergere della cultura in rete, nei blog, nei social (nel bene come nel male)
come sposta il problema?

 

Mi pare che l’emergere della cultura in rete moltiplichi l’effetto di conformismo e dell’effetto facile,
insomma della scorciatoia. Non sono le singole immagini che sono kitsch, è l’abitudine o l’impossibilità di
farne-a-meno, che lo è. Qualche anno fa Agamben scriveva molto duramente che bisogna dis-attivare i
dispositivi, questa posizione farebbe pensare che siano i dispositivi che inducono il kitsch come forma di
risposta semiautomatica, compulsiva, non riflessiva, priva di distanza.

Mi pare che grosso modo l’alternativa sia questa: disattivare, mettere fuori gioco, o giocare entro gli spazi
che questa situazione dà. Credo che Mendini facesse questo, come faceva questo il gruppo olandese di
designer che lavoravano sotto il nome collettivo di Droog. Ora si può pensare a un artista coma Banksy, che
riesce (ma per quanto?) a mantenere una distanza di gioco rispetto all’istituzionalizzazione della
trasgressione.

 



Ph di David LaChapelle.

Altra classica definizione del K. è quella per la quale esso è una tecnica artistica, e comunicativa, che
introduce frammenti d’arte alta per giustificare un’opera, invece, dalla facile, immediata ricezione.
Una specie di citazionismo nascosto. Oggi Boldini è osannato come un artista, e da decenni il
citazionismo è la regola. Tutto è diventato Kitsch?

 

Mi pare di avere implicitamente risposto a questa domanda.

 

I souvenir, i gadget, i portacenere con il Papa, i nani da giardino fanno oggi tanto chic: uno chic,
sembra, condiviso dai più. Il K. è altrove?

 

Se partiamo dall’idea che il kitsch si sia normalizzato, sdoganato, cioè sia tendenzialmente dappertutto, allora
si perdono i confini. Philippe Starck (i nani da giardino) lo aveva capito ma aveva fatto un’operazione
“differenziale” molto vistosa, che oggi non si può più fare, questa stessa operazione (lo scandalo) è
riassorbita, lessicalizzata, diventata banale: le persone vanno in visita a vedere la mano mozza di Cattelan in
Piazza della Borsa e la vivono come spettacolo, curiosità. Il potenziale contrappositivo dell’arte
contemporanea, l’effetto-Duchamp, si è appunto normalizzato.



Ciò che si può dire è che i fenomeni di questo tipo sono instabili, passano di moda facilmente e vengono
rimpiazzati da altri dello stesso tipo: a me pare che i nani da giardino siano fuori moda e abbiano una
posizione più bassa, banale, rispetto all’enfasi di qualche anno fa. Il che fa pensare che esistano, per così dire,
vari “strati” di kitsch. Forse una mossa di gusto (e il gusto è sempre una questione etica, come mostrava
Dorfles) consisterebbe nel conservare una differenza, nel non caderci dentro. 

 

Queste palesi trasformazioni rispetto agli anni, per così dire, d’oro, del K. implicano un cambiamento
nelle prassi artistiche, un cambiamento nelle nostre aspettative circa l’arte, i nostri gusti, i nostri
valori? oppure quel che s’è sgretolato è l’idea stessa di un ‘nostro’, di un qualcosa che accomuni i
soggetti implicati nel mondo dell’arte e della cultura?

 

Per me vale la seconda ipotesi: l’idea di un “nostro” o di una “comunità” estetica risale all’illuminismo, Kant
parlava della presenza virtuale di un Gemein-sinn, di un senso che tutti abbiamo in comune e che “deve”
essere presupposto (in questo senso aveva una posizione trascendentale). In termini lacaniani chiamerei
questo “il Simbolico” o la condizione di “efficienza simbolica” (Zizek). Ma evidentemente questa condizione
di efficienza simbolica si è sgretolata. A questo punto, nel mutato “regime di finzione” (Augé) un
immaginario out of joint induce o se-duce comportamenti in cui la differenza proclamata diventa
conformismo.  

 

Credo che sia necessario mettere in mora la stessa idea di comunità. Le comunità hanno oggi un carattere
immaginario, non simbolico, e la legittima appartenenza a una eventuale comunità è gestita da agenzie che
sono diverse dalle istituzioni culturali del Moderno. 

C’è una frase di Michel Foucault, che riguarda il rapporto tra sapere e potere, che mi ha sempre colpito. Cito
a memoria: si può sempre dire il vero nello spazio di un’esteriorità selvaggia, ma si è nel vero solo a certe
condizioni – e queste condizioni sono stabilite dall’istituzione che decide della conformità o della
“grammaticalità” di situazioni, dottrine, comportamenti e così via. 

A me pare che questa situazione possa essere estesa dal campo dei saperi al campo del sentire o delle
percezioni e dunque del gusto: che cos’è oggi la grammaticalità, quale istanza decide o suggerisce i
comportamenti, le scelte? In assenza di un’autorità, riconosciuta e accettata, nel caso del gusto prevalgono i
rapporti di forza comunicativi. 

Un punto che mi pare importante è questo: come facciamo a distinguere la soglia quando l’intero sistema
della comunicazione mediale - compresi i nuovi media – non pone più questa distinzione? Quando le vere
agenzie di legittimazione culturale sono diventate le trasmissioni di Fabio Fazio o i Festival? Come faccio a
distinguere, poniamo, Michele Mari da Silvia Avallone o da Margaret Mazzantini quando stanno sullo stesso
scaffale della libreria e vengono proposti entrambi come “scrittori”? e come fanno i ragazzi che indossano la
coroncina di lauro in plastica a rendersi conto che “è kitsch” quando “si fa così”? 

La medialità è un potente strumento di parificazione e un potente suggeritore.

 

Le migrazioni di massa, le diseguaglianze sociali, i disastri climatici e ambientali, i fondamentalismi
religiosi e il terrorismo, i social network travalicano la quesitone del K. o lo assumono al loro interno?

 



Questa domanda mi suscita un certo imbarazzo perché mi pare accomunare differenti ordini di accadimenti
proponendo di assumerli eventualmente sotto la stessa categoria del kitsch. Certo, ancora una volta: se parto
dall’ipotesi che tutto possa diventare kitsch e in determinate condizioni, allora la barbarie può diventare e in
effetti diventa, passando attraverso il regime mediale e mediatico, qualcosa di simile al kitsch. Conservare la
capacità di provare vere emozioni etiche richiede un’alta dose di consapevolezza.

Ma faccio fatica a mettere sullo stesso piano le guerre, i migranti morti in mare, gli homeless, e l’attività dei
social network. Il naufragio con spettatore può essere kitsch o è semplicemente una manifestazione di falsa
pietas, di morbosa curiosità, come quando si formano le file in autostrada per vedere da vicino l’incidente
stradale? avvenimenti di questo tipo – è l’ipotesi che mi viene in mente – diventerebbero qualcosa di simile
al cattivo gusto se venissero percepiti unicamente in chiave estetica. Ma a questo punto si tratterebbe di
qualcosa di più e di peggio del kitsch: mai come oggi la questione del gusto ha assunto una rilevanza
specificamente etica.

 

Prendiamo un esempio macroscopico, l’attentato alle Twin Towers. C’è stato, fra molti, un modo etico di
reagire, gli undici film sull’Undici Settembre girati da undici autori: una testimonianza etica (Mahmalbaf e
altri, 2002). E c’è stato il modo inaccettabile di un intellettuale tedesco di intendere la cosa come la più
grande manifestazione di arte nel nostro tempo. 

Certo è vero che l’attività dei social network è in grado di kitschizzare (sit venia verbis) qualunque
accadimento, visto che sono implicati in un enorme processo di semplificazione e banalizzazione che ha in
effetti ricadute sul cattivo gusto. Ma i social network non sono, di per se stessi, kitsch, si può usare il più
elementare di questi – per esempio Wikipedia – per iniziare una ricerca su un argomento di cui non si
conoscono i termini, altra cosa è se ci si ferma lì, se ci si accontenta della patina superficiale di sapere che i
media offrono e la si vende come “sapere”.

 

Forse possiamo ricorrere a una riflessione sull’evento: che cos’è, oggi, un evento? Si danno a mio parere due
specie di evento. La prima la conosciamo, è l’evento progettato la cui partecipazione è suggerita dal motto
performativo “enjoy!”. Una sorta di godimento coatto, pre-scritto o appunto pre-sentito (M. Senaldi). L’altro
è una reale discontinuità che ci segna e che contiene una domanda etica: e adesso che farai? Sarai all’altezza
di ciò che accade se ciò che accade ti ha toccato? 

Quando i social network, come si dice, “coprono l’evento”, lo rendono kitsch? O sono essi stessi kitsch?
spetta a noi chiederci come reagire: la ripetizione mediatica dell’evento anche indicibile, ma visibile (le Twin
Towers) tende a trasformare l’evento in spettacolo e a smorzare, eludere, evitare la domanda etica che
l’evento porta con sé, a trasformare l’emozione in abitudine. Non so se questo si possa chiamare kitsch, so
che questo è il rischio che la copertura mediatica produce, l’effetto “ancora una volta”, o l’effetto “beh in
fondo è sempre la stessa cosa…”.

Ma a proposito di social network, c’è anche di peggio. Ci sono dei limiti oltre i quali il kitsch se c’è, si
trasforma in infamia: come è stato possibile che alcuni ragazzi abbiano costruito un sito internet in cui le
atrocità naziste diventano occasione di godimento? O anche: l’indifferenza etica verso il kitsch può diventare
esempio di male radicale? E con questo intendo: un male cercato come occasione di godimento.  E tuttavia,
“essi lo fanno, ma non lo sanno” (Marx).

 



Ph di David LaChapelle.

Stefano Catucci

 



Che cos’è il Kitsch? come potremmo definirlo? vira più verso il cattivo gusto (ossia un gusto differente
che a noi non piace) o è semplicemente una mancanza di gusto (una indifferenza verso il gusto)?

 

Come molti altri termini ormai storicizzati, anche il Kitsch non è più lo stesso di una volta. Tutto quel che lo
caratterizzava al principio — l’accumulo di stili differenti, il citazionismo, la serialità, l’indifferenza per
l’autenticità, la menzogna esplicita, il fascino del brutto — è entrato a far parte di codici estetici che ne hanno
modificato profondamente i confini originari. Basti pensare a quanto del vecchio Kitsch è entrato nelle
poetiche del post-moderno: basterbbe citare gli scritti su Las Vegas o sull’architettura Pop di autori che
hanno avuto una vasta influenza internazionale a partire dagli anni Settanta come Robert Venturi e Denise
Scott-Brown. Il risultato è stato un assorbimento del concetto storico di Kitsch in forme estetiche che non
hanno più bisogno di attribuirgli una connotazione squalificante o di rivendicarlo rovesciando. Oggi il Kitsch
si trova più nelle pratiche di autorappresentazione che in quelle artistiche, cioè più nel modo in cui si
definisce e si comunica la propria immagine che non in questioni relative al gusto. Quel che mantiene del suo
carattere storico è probabilmente il rapporto con un “eccesso” che tuttavia, per essere compreso, deve essere
attentamente ricontestualizzato.

 

È Kitsch, in questo senso, la tomba di Silvio Berlusconi raccontata da Curzio Maltese, una specie di grande
ufficio di marmo che riproduce quello da cui si presentò in politica, sono Kitsch il trono e l’arredamento dei
Casamonica, sono pateticamente Kitsch le fotografie che mostrano il premier Giuseppe Conte all’interno di
quella residenza appena sequestrata, mentre si aggira nelle stanze e sfiora gli oggetti con un senso di rispetto
museale, sono Kitsch le felpe della polizia indossate da Salvini e così via. Il Kitsch, insomma, sta oggi in una
dismisura tra valore e immagine che denuncia involontariamente non tanto un gusto o uno stile, ma una
posizione incongrua rispetto ai contesti nei quali ci si presenta. L’aspetto derisorio del Kitsch, in casi come
questi, viene ignorato, ma è come se si vendicasse con effetto di retroazione, coprendo di ridicolo quel che
voleva essere solenne.  

 

Si tratta di un fenomeno meramente estetico, o pseudo-estetico, o invade anche i territori dell’etica e
della politica? Se sì, in che modo?

 

Proprio perché appartiene al campo della comunicazione, e in particolare alle pratiche di
autorappresentazione, il Kitsch è entrato di prepotenza nei campi dell’etica e della politica. D’altra parte,
essendo questi ultimi a loro volta interessati da un fenomeno crescente di estetizzazione, mantiene un legame
essenziale con la dimensione estetica, anche se questa si presenta più sotto la forma del cortocircuito che non
sotto quella di uno stile. In presenza di una scelta artistica, per quanto eccessiva o banale possa essere, non si
parla più di Kitsch: tutto è legittimo e tutto può trovare una sua ragione d’essere, dal teschio tempestato di
diamanti di Damien Hirst (For the Love of God, 2007) al gabinetto d’oro America di Maurizio Cattelan
(2016), il cui furto nel settembre 2019 ha oltretutto mostrato molto chiaramente come l’aspetto del suo valore
materiale potesse essere separato da quello simbolico (e prevalere). L’eccesso del Kitsch attuale si genera
invece a partire da un attrito, da uno scarto fra le immagini scelte per rappresentare se stessi nella sfera
pubblica e il ruolo che in quella sfera si ricopre, a qualunque livello. Il confine è estremamente sottile, ma
può essere individuato e si colloca precisamente sul versante etico-politico. Non solo con riferimento a chi
ricopre ruoli politici nel senso tradizionale del termine, per esempio incarichi istituzionali, ma anche a chi si
rivolge a comunità più ristrette, come avviene nello spazio dei social media, oppure a chi, come un’azienda,
ha il carattere di un soggetto impersonale. 

 



La cultura attuale, che erode sempre più l’idea di comunicazioni di massa che istituiscono le forme
profonde della socialità, sembra aver superato l’opposizione fra masscult e midcult, come anche quella
tra arti d’élite e arti popolari. Che ne è del Kitsch in questo quadro? trova ancora un suo posto? e
quale?

 

Il Kitsch ha smesso di essere una discriminante estetica proprio attraverso l’incontro fra arte di ricerca e arte
popolare o, per usare una terminologia che ancora incombe sul giudizio accademico, arte commerciale. I
travestimenti di David Bowie, per fare un esempio, sarebbero stati Kitsch in altri contesti storici, negli anni
Settanta sono diventati glamour e sono stati uno dei fulcri della sua ricerca, prosciugandosi fino alla
rappresentazione del proprio incontro imminente con la morte nel potentissimo video di Lazarus (2015). Lo
stesso si può dire dei travestimenti di Sun Ra, la cui mistica cosmico-egiziana aveva un effetto perturbante
molto diverso dal Kitsch storicizzato, e persino delle scenografie spettacolarmente improntate all’eccesso di
musicisti come George Clinton, con i Parliament Funkadelic, o di gruppi come Earth Wind and Fire, con le
loro navi spaziali sul palco, i fumi e i colori accesissimi dei loro costumi. Alle spalle di questi fenomeni c’è
probabilmente, insieme a una rivendicazione identitaria della cultura nera, anche l’eredità del circo, che
com’è noto ha rappresentato per l’arte, nel passaggio fra l’Otto e il Novecento, una fonte di ispirazione niente
affatto equiparata al Kitsch. Più che scomparire, il Kitsch ha cambiato pelle spostandosi dal campo dell’arte a
quello comunicazione sociale. In questo senso non sono le cose a essere Kitsch, ma l’uso che se ne fa in
rapporto alla manifestazione del senso di sé, spesso in modo inconsapevole. Una felpa della Polizia di Stato,
in sé, non è Kitsch, ma indossata da un Ministro della Repubblica lo diventa proprio perché denuncia un
cortocircuito nella rappresentazione pubblica della sua immagine. Un orologio d’oro, in sé, non è Kitsch, ma
lo diventa se lo si indossa come un segno leggibile di potere, così come lo è per lo stesso motivo
l’arredamento dei Casamonica nella villa loro sequestrata a Roma e ancor più le immagini di un Presidente
del Consiglio, Giuseppe Conte, che si muove in quelle stanze con un rispetto museale, riconoscendo
implicitamente il valore assegnato dai proprietari a quegli oggetti. Il problema del gusto, in questi casi, è
fuori questione, mentre al centro è il rapporto tra il ruolo che si ricopre pubblicamente e l’immagine di sé che
si vuole comunicare: il Ministro diventa poliziotto, il criminale re, il Presidente un intenditore. 

 

Spesso s’è detto che il K. va alla ricerca dell’effetto facile, dell’’effettaccio’, sul pubblico dell’arte e, in
generale, della cultura. L’emergere della cultura in rete, nei blog, nei social (nel bene come nel male)
come sposta il problema?

 

Nell’epoca dei social media si trova molto Kitsch spontaneo, per così dire, anche nelle pagine web con le
quali si costruisce la rappresentazione di se stessi. La posa arricciata della bocca di un’attrice in fotografia
può essere giudicata sexy o volgare, di buono o di cattivo gusto, non importa, ma si può considerare coerente
con il suo ruolo pubblico, un’osservazione che si può trasferire anche all’esibizione dei muscoli scolpiti di un
atleta. Le persone che nei selfie imitano quella posa e la riproducono serialmente, trasformandola in una
Pathosformel contemporanea della seduttività, aprono invece la porta al Kitsch: non per la posa come tale,
ma per la sproporzione tra questa e l’immagine di sé che costruiscono. Nella lotta per la visibilità, una delle
più profonde ragioni di conflitto che le nostre società hanno conosciuto in un periodo di lunghissima durata,
l’imitazione è senza dubbio un’arma, un mezzo di autopromozione, ma quando lascia intravedere uno scarto
fra quello che si è e il modo in cui ci si presenta diventa Kitsch, ribaltando gli effetti che ci si era ripromessi
di ottenere.

 



Altra classica definizione del K. è quella per la quale esso è una tecnica artistica, e comunicativa, che
introduce frammenti d’arte alta per giustificare un’opera, invece, dalla facile, immediata ricezione.
Una specie di citazionismo nascosto. Oggi Boldini è osannato come un artista, e da decenni il
citazionismo è la regola. Tutto è diventato Kitsch?

 

Direi piuttosto che niente, nell’arte, è più Kitsch. Dal punto di vista estetico il Kitsch è oggi una categoria che
afferra qualcosa di significativo solo se lo si declina sul piano di un’estetica del sé proiettata nella sfera della
comunicazione, dell’etica e della politica. 

 

I souvenir, i gadget, i portacenere con il Papa, i nani da giardino fanno oggi tanto chic: uno chic,
sembra, condiviso dai più. Il K. è altrove?

 

Tra le etimologie che sono state proposte per la parola “Kitsch” una, forse la meno accreditata, la riconduce
all’inglese “sketch”, termine usato fra l’altro per indicare le scene di mercanteggiamento tra venditore e
acquirente per decidere il prezzo di un oggetto. Per quanto discutibile, confesso che mi piace questo
riferimento a una dimensione teatrale e narrativa che, come una messa in scena, accompagna il rapporto con
quanto consideriamo di cattivo gusto. L’esempio di souvenir e gadget è perfetto: raramente li si acquista
perché piacciono, molto più spesso per la storia che possiamo raccontare e raccontarci attraverso di loro, e
questo anche quando finiamo per pentirci di averli portati a casa. Se possono transitare verso lo chic,
oltretutto, è proprio a causa di questa potenzialità narrativa che assume per lo più un tratto ironico e divertito.
L’oggetto allora non vale non di per sé, ma per le storie che genera e per il senso di gioco che suscita. Fra
l’altro potrebbe essere interessante approfondire un aspetto della produzione contemporanea di accessori,
specialmente per la casa, che privilegia proprio l’accostamento con il giocattolo, come se si riferisse a una
dimensione dell’adulto di oggi profondamente radicata in un’infanzia da cui non vuole o non riesce a
staccarsi. Anche in questo, il Kitsch si trasforma in un vettore di memoria e di narrazione che non riporta più
alla sola dimensione del gusto. 

 

Queste palesi trasformazioni rispetto agli anni, per così dire, d’oro, del K. implicano un cambiamento
nelle prassi artistiche, un cambiamento nelle nostre aspettative circa l’arte, i nostri gusti, i nostri
valori? oppure quel che s’è sgretolato è l’idea stessa di un ‘nostro’, di un qualcosa che accomuni i
soggetti implicati nel mondo dell’arte e della cultura?

 

Il momento in cui il vecchio Kitsch è entrato fra i materiali della ricerca artistica coincide con l’affermazione
della cultura di massa e con il primo emergere dei fenomeni di globalizzazione. Sullo sfondo di questa
maggiore complessità diventa molto più difficile isolare i valori della cultura tradizionale, e al tempo stesso
sembra inevitabile che il senso del “nostro” si sia molto modificato. Karlheinz Stockhausen parlava, negli
anni Sessanta, di un Museo della Terra ideale nel quale rifluisce tutto ciò che gli esseri umani hanno prodotto
nel tempo e nelle loro diversità geografiche. Per lui la tecnologia rappresentava il medium omogeneo in cui
tutti i materiali di quel Museo, dai più nobili ai più degradati, trovavano uguale diritto di cittadinanza. Ma
questa varietà di patrimoni, oggi decisamente più accessibile rispetto a cinquant’anni fa, doveva per lui
ampliare il senso del “nostro”, non farlo sgretolare. L’assorbimento del Kitsch nelle variabili dell’espressione
artistica, e quindi la sua scomparsa come segnale del “cattivo gusto”, è forse un sintomo di questo
ampliamento, mentre il suo incistarsi nel terreno etico-politico è forse il riflesso del senso di smarrimento che
deriva dalla perdita di quanto in passato consideravamo “nostro”.



 

Le migrazioni di massa, le diseguaglianze sociali, i disastri climatici e ambientali, i fondamentalismi
religiosi e il terrorismo, i social network travalicano la questione del K. o lo assumono al loro interno?

 

Sono fenomeni molto diversi, ma che si possono ricondurre a unità probabilmente, almeno in riferimento al
tema del Kitsch, laddove li si riconducano alle loro forme di comunicazione. Da questo punto di vista è il
modo di affrontare questi problemi che può assumere i connotati del Kitsch, laddove la negazione di un
fenomeno, per esempio quello dei disastri ambientali, venga legata alla rappresentazione di sé di un uomo
politico, di un tecnico o di uno scienziato, oppure l’enfatizzazione di un altro, per esempio il
fondamentalismo religioso, venga riferito alla rappresentazione di sé di un’identità collettiva. Un altro
esempio potrebbe essere il modo in cui i trafficanti di droga, di grande o di piccolissimo calibro, tendono ad
adeguarsi all’immagine offerta loro dalle serie televisive che li raccontano. Il Kitsch prende posto in questa
dinamica della comunicazione pubblica. Ciò che mantiene, in continuità con il passato, è la sua forza critica
basata sulle risorse dell’estetica. In passato il suo concetto serviva a porre in rilievo i limiti dell’arte o del
gusto. Oggi la sua nuova configurazione può servire a denunciare i limiti di un’etica e di una politica
sottoposte a processi intensivi di estetizzazione.

 

Esce oggi, a cura di Marco Belpoliti e Gianfranco Marrone, il nuovo volume della collana Riga. Qui l'indice. 

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://www.quodlibet.it/libro/9788822904584
http://www.rigabooks.it/index.php?idlanguage=1&zone=9&id=1063
https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero





