
 

I maschi di Colleferro e noi 
Manolo Farci
18 Settembre 2020

Se la vicenda di Colleferro sta avendo ampia risonanza mediatica, non è solo per la brutalità dell’omicidio o
per il commovente eroismo di Willy. Colleferro colpisce potentemente la nostra immaginazione perché ci
offre una rappresentazione del mostro perfetto: brutale, spietato, arrogante, senza possibilità di redenzione. In
tal senso i fratelli Bianchi – ritratti a torso nudo, muscoli e tatuaggi in bella vista e sguardo da bullo –
assolvono perfettamente a questa funzione. I loro corpi coincidono con la tradizionale iconografia del villain
che ha popolato l’immaginario di tanti gangster movie: una via di mezzo tra la cinica crudeltà di Al Pacino in
Scarface e quella mascolinità un po’ buffonesca del coatto romano, così bene raccontata dall’ultimo e
commovente film di Claudio Caligari Non essere cattivo – e in parte ripresa nelle serie tv Romanzo
Criminale e Suburra. 

 

I fratelli Bianchi sono epitome della mostruosità perché ci permettono facilmente di prenderne le distanze. In
un certo senso svolgono una funzione rassicurante, dal momento che ci indicano chiaramente dove risiede il
male. D’altronde la radice della parola latina monstrum è la stessa di monstrare, ma anche la stessa di monere
, ossia ammonire nel senso di metter in guardia. La mostruosità ha storicamente funzionato non solo come
esposizione della meraviglia, ma anche come strumento di monito morale. Non è un caso che i media e
l’opinione pubblica si siano affrettati a operare le più svariate distinzioni tra noi e loro: loro sono le bestie,
loro sono l’espressione più lapalissiana della cultura fascista e prevaricatrice, loro sono una chiara
rappresentazione plastica della mascolinità più tossica. Come spiega Judith Halberstam, possiamo leggere
l’impronta della razza o della sessualità, della classe o del genere che scorre attraverso il corpo del mostro e
possiamo così facilmente trovare in esso tracce di costruzioni sessiste o razziste delle nostre stesse
soggettività. Ed è quello che in questi giorni è avvenuto: le immagini dei criminali di Colleferro che hanno
letteralmente invaso i mezzi di informazione e le bacheche dei social media ci hanno invitato a guardare in
faccia quell’alterità mostruosa, così mostruosa che pare risiedere fuori dal mondo – specialmente fuori dal
nostro mondo – permettendoci in tal modo di misurarne le distanze. 

 

È una reazione umanamente comprensibile, ma che tuttavia contiene un rischio. Nel tentativo di ridare una
forma di senso coerente alla nostra esperienza quotidiana, finiamo per disinnescare la mostruosità nel
perimetro della forma deviante, fissare i termini della sua alterità bestiale e non umana. È come se avessimo
bisogno di scorrere le tante fotografie postate su Instagram, leggere i post su Facebook, sentirci raccontare il
passato violento dei criminali per ricordarci costantemente che noi non siamo come loro. Ed è paradossale
che arriviamo a sapere tutto degli assassini – girano persino video che li mostrano mentre si allenano, mentre
di chi fosse davvero Willy sembra interessarci poco.  

Questo meccanismo lo abbiamo visto all’opera proprio in questi giorni, nei continui rimpalli strumentali e nei
facili sociologismi con cui politici, influencer e opinionisti hanno cercato di rintracciare le cause prime – e le
colpe definitive - da mettere sul banco degli imputati, che siano le palestre di arti marziali, il fascismo, il
razzismo, l’iperconsumismo o la musica trap. Non che queste analisi non colgano elementi di riflessione

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/i-maschi-di-colleferro-e-noi
https://test.doppiozero.com/manolo-farci
https://www.dukeupress.edu/skin-shows


pertinenti. Non sono sbagliate in assoluto, però spesso risultano inconcludenti. Tracciano un perimetro da cui
tenersi lontani e non ci chiamano davvero in causa.

 

E invece, se vogliamo ricavare qualche elemento di consapevolezza in più da fatti di cronaca come questi,
dovremmo ribaltare la questione e chiederci: in che modo una vicenda così crudele ci sta parlando di noi? In
fondo, se il mostro deve terrorizzarci, è perché esso agisce come il perturbante freudiano, ci mostra qualcosa
che è estraneo, ma allo stesso tempo intimamente familiare e vicino.

 

Il progetto eroico della mascolinità

 

Si è tirato in ballo a tal proposito la questione della mascolinità. Ed è normale che l’ostentazione di un
immaginario così smaccatamente machista – fatto di sopraffazione, virilismo e logica del branco – ricordi i
tratti più stereotipati di quell’ipermascolinità coatta e spaccona che chi è nato e cresciuto nelle realtà
suburbane delle periferie romane conosce bene. Non a caso qualcuno ha parlato di culto della mascolinità
tossica, a indicare quella costellazione di tratti maschili socialmente distruttivi che porterebbero alla volontà
di controllo e dominio, al rifiuto di mostrare qualsiasi debolezza o dipendenza, alla svalutazione della donna
e dei possibili tratti femminili nel maschile stesso, all’omofobia e alla violenza. R. W. Connell ci direbbe
probabilmente che i criminali di Colleferro sono un classico esempio di mascolinità di protesta, ossia di una
mascolinità che, attraverso l’esagerazione compulsiva dei tratti più stereotipati del ruolo maschile, reclama la
propria posizione di egemonia. Il progetto della maschilità di protesta si svilupperebbe principalmente in
quelle situazioni marginali dove la pretesa di possedere il potere, fondamentale per l’affermazione del
maschile, viene continuamente complicata da debolezze sociali o culturali. La protesta virile non sarebbe
altro, dunque, che una compensazione alla propria frustrazione, che va nella direzione dell’aggressività e di
una incessante ricerca del trionfo.

 

http://www.raewynconnell.net/p/masculinities_20.html


 

La domanda che verrebbe da farsi è: cosa c’entrerebbe tutto questo con noi? Il problema è proprio qui: letture
di questo tipo ci raccontano la mascolinità come un insieme di tratti stereotipici, di attributi e caratteristiche
definite, una pletora di classificazioni e tipologie ideali attraverso cui misurare e giudicare il comportamento
degli uomini. E giornalisti, opinionisti e scrittori (specialmente uomini) possono rimarcare la propria
differenza da una idea di mascolinità che è stata già costruita in anticipo in maniera negativa.  In tal senso i
mostri di Colleferro offrono l’iconografia perfetta. Rappresentano qualcosa – ancora una volta – di così
mostruosamente lontano da noi che non ci tocca mai direttamente.

E invece va detto chiaramente: la mascolinità è una ideologia sociale che attraversa tutta la realtà del nostro
vivere civile, e che non necessariamente passa per cazzotti e risse da bar. Non è importante che in quanto
uomini (ma anche donne) ne siamo complici o testimoni silenziosi. Qui non si tratta tanto di marcare
un'accusa agli uomini in quanto uomini – i maschi bianchi etero e cisgender di cui oggi si discute
estesamente. Né di immaginare la mascolinità come un ideale normativo a cui tutti i maschi inevitabilmente
si conformano strategicamente per recuperare la propria posizione di privilegio all’interno delle relazioni tra
genere. 

 

Il ribaltamento da effettuare è quello di analizzare la mascolinità come conseguenza di determinate
formazioni ideologiche, come un modo di pensiero prodotto da specifiche pratiche individuali e collettive,
piuttosto che un insieme di tratti che appartengono al maschile. In tal modo, forse, capiremmo che i mostri di
Colleferro sono più simili a noi di quel che si pensi. Sono i figli degenerati di quel racconto che vede la
mascolinità come un progetto virile ed eroico di affermazione nello spazio pubblico. Non importa che questo
spazio pubblico sia il territorio del proprio quartiere, il consiglio di amministrazione di una multinazionale, lo
scranno della politica, o una cattedra universitaria: quello che è comune è che l’arena pubblica è il posto che i
maschi devono colonizzare, occupare, conquistare e controllare. È il luogo dove gli uomini arrivano ad essere
uomini. Questa narrativa dell’uomo cacciatore, soggetto al rigore e ai pericoli del mondo selvaggio, lontano
dal conforto del femminile domestico, e che sopporta queste sfide per salvaguardare il benessere della sua
famiglia mantiene una sua coerenza in numerosi contesti sociali, anche i più diversi tra loro.

 

Proteggi la famiglia è il tatuaggio scolpito sull’addominale di uno dei fratelli Bianchi. E d’altronde, come
spiega il padre di Mario Pincarelli, un altro dei ragazzi del massacro, “mio figlio è in carcere perché ha
aiutato gli amici. […] Se qualche volta fa a botte, è sempre per difendere gli amici deboli”. La cultura
discorsiva del mascolinismo chiede un investimento intensivo da parte dei suoi membri che va ad esclusione
e a detrimento di altri aspetti e valori della vita. È evidente che non tutti gli uomini sono a proprio agio con
questa cultura mascolina, così come ci sono tante donne che arrivano a adeguarvisi. Ma se ragioniamo solo in
termini di responsabilità individuali, finiamo per perdere di vista il fatto che nessuno di noi è mai
completamente libero di scegliere: se il genere è una prassi sociale, ogni persona assume quei modi di essere
e quelle narrative che sono prontamente disponibili, e che gli permettono di ottenere un senso autentico di sé
come identità sessualizzata.

 

Il progetto eroico della mascolinità è la radice che accomuna tutti noi uomini ai mostri di Colleferro. E ci
accomuna non perché siamo maschi come loro, ma perché come loro viviamo in un contesto in cui si è
esortati a investire su se stessi per affermarsi sugli altri, a rinforzarsi per sopravvivere entro un clima di
competizione estesa, a lottare per salvaguardare i propri diritti di proprietà, la propria famiglia, il proprio
spazio privato. Come la filosofa Wendy Brown denuncia con forza nel suo ultimo libro In the Ruins of
Neoliberalism, questo tribalismo di ritorno, questo attaccamento esasperato alla comunità, alla famiglia, alla

http://cup.columbia.edu/book/in-the-ruins-of-neoliberalism/9780231193856
http://cup.columbia.edu/book/in-the-ruins-of-neoliberalism/9780231193856


proprietà, alla bianchezza (e alla mascolinità) è perfettamente funzionale a un modello di soggettività che fa
della prestazione un dovere e del godimento un imperativo. Un ideale di cui, come uomini e donne, siamo
vittime e responsabili allo stesso tempo.  

E dunque se mettiamo da parte per un attimo la tentazione di guardare al mostro come la creatura che viene
da un altro mondo, scopriremmo che anche i criminali di Colleferro sono solo i figli degenerati dell’etica dei
nostri tempi, gli ingranaggi impazziti di quello stesso meccanismo sociale in cui siamo invischiati tutti e
tutte, e che esalta continuamente la lotta, la forza, il vigore, il successo virile. Non dovrebbe stupire che, in un
tale contesto, persino il gangsterismo possa essere semplicemente un progetto di affermazione maschile come
un altro. 

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero

