DOPPIOZERO

Critchley, A lezione dagli antichi

Oliviero Ponte Di Pino
10 Ottobre 2020

Monica Guerritore, |'attrice che harappresentato il mondo del teatro agli Stati generali indetti dal premier
Conte nel giugno 2020, ha confessato il suo sogno teatrale: “Penso a una mise en espace di Antigone, Medea,
delle Troiane, con gli attori in tunica, al'imbrunire, al grande teatro classico che potrebbe ridare nuovavita
anche ai piccoli paesi. Tral'altro questo tipo di rappresentazioni, basate sullaforma oratoria, permette di
evitare il contatto”.

E il prototipo di teatro che rischiadi trionfare in questi mesi, a causa del distanziamento sociale che privilegia
i monologhi e aun vuoto di idee che spinge i programmatori a chiamare attori famosi per recitare testi

famosi, anche se la sale sono svuotate dalle misure anti-Covid e sarebbe davvero possibile e utile correre
qualche "rischio culturale®, fuori dalle logiche del puro mercato e del consenso atutti i costi.

Con ogni probabilita Simon Crichtley, mentre cercava di “ Comprendere il mondo in cui viviamo attraverso la
tragedia greca” (cosi recitail sottotitolo del suo saggio A lezione dagli antichi, Mondadori, 2020) non aveva
in mente un allestimento estetizzante, neoclassico, imbalsamato dei testi di Eschilo, Sofocle, Euripide, anche
se e molto lontano dalle letture dionisiache dell'antico.

Crichtley e un filosofo britannico con un certo sense of humour: nel Libro del filosofi morti (Garzanti, 2009)
metteva a confronto le ultime parole dei grandi pensatori con laloro visione del mondo. In questo saggio (che
nell'originale si intitola Tragedy, the Greeks, and Us) haricapitolato un'ampia gamma di studi sullatragedia
greca, piu filosofici che filologici, per capire che cosa continui ad appassionarci, oggi, in questi testi vecchi di
2500 anni, nonostante la sentenza con cui George Steiner aveva decretato La morte della tragedia (Garzanti,
2005), ovvero I'impossibilita del tragico nella modernita.

A lezione dagli antichi non prende la scorciatoia dei “greci nostri contemporanei”, come Jan Kott in
Mangiare Dio (un classico riproposto nel 2017 da Abscondita), dove o studioso polacco riporta
sistematicamente |'antico al moderno. Non si confronta nemmeno, a parte un paio di riferimenti, con le
messinscene contemporanee, come fa Dionysus Snce 69: Greek Tragedy at the Dawn of the Third
Millennium (curato nel 2004 da Edith Hall, Fiona Macintosh e Amanda Wrigley), dove é centraleil recupero
delladimensionerituale, a partire dall'epocale allestimento delle Baccanti di Richard Schechner a New Y ork
nel 1969 (due testi che peraltro non vengono citati).

| brevi capitoli si confrontano piuttosto con le letture filosofiche, stratificate e contraddittorie, della tragedia,
inseguendo un dibattito che é partito con Platone e non € ancora terminato. | terreni di scontro sono diversi e
tutti di notevole interesse e spesso di grande attualita.

Il primo riguarda la prospettiva con cui si guarda alla nascita dellatragedia. C'e chi, come Nietzsche e
Platone, va dl'indietro, allaricercadell'origine, trovandola nel rito o nel mito. C'é invece chi € piu interessato
alladimensione etica e politica che si sviluppa con latragedia, come Jean-Pierre Vernant e Pierre Vidal-


https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/critchley-lezione-dagli-antichi
https://test.doppiozero.com/oliviero-ponte-di-pino

Naguet. Crichtley si pone su questa linea, tracciata anche da un altro autore che non menziona, il tedesco
Christian Meier (L’ arte politica della tragedia greca, Einaudi, 1988, e Atene, Garzanti, 1996). In questa
visione, il teatro e latragedia sono incardinati nellavitadella citta e dei problemi, individuali e collettivi, dei
suoi abitanti.

Unasecondalineadi fagliariguardail rapporto — o meglio laguerra—trail teatro elafilosofia. Laterzaela
quarta parte del saggio sono dedicate allavisione dellatragedia di Platone e di Aristotele. Per affermare la
superiorita della filosofia sul pericoloso concorrente, I'aristocratico Platone e costretto a utilizzare la sua
stessaforma, il dialogo, quasi avolerlo sconfiggere con le sue stesse armi. Aristotele, quando ormai la
battaglia della filosofia sul teatro e stata vinta (e quando la democrazia ateniese € ormai un ricordo), potra
utilizzare laforma monologica. Mala sua benevolenzanel confronti del teatro rispetto alla durissima critica
platonica, per Crichtley e dovuta soprattutto alla magnanimita del vincitore.



TRAGEDY,
THE GREEKS

AND US

. &=
Simon
Critchley

o



Quando Aristotele scrive la Poetica, il teatro non € piu quell'esperienza coll ettiva potenzial mente
destabilizzante, in quanto contiene in sé anche i contrasti irriducibili sul piano dell'etica, della politica, della
giustizia. Ormai e solo emozione e stupore, spettacolo. | vero potere sta altrove. Non ha piu senso
polemizzare contro la “teatrocrazia’, come faceva Platone anticipando le critiche alla“ societa dello
spettacolo”.

Nonostante Platone e Aristotele, in questa battaglia Crichtley si schiera dalla parte del teatro. O meglio,
riscopre il tragico come modalita di esperienza e formadi pensiero anti-filosofico. |1 monologo del trattato
filosofico appiana le contraddizioni, costruisce un sistema, ordina e in fondo rassicura. Latragedia (el
teatro) riescono invece a esprimere |'energia contraddittoria della vita, nelle sue varie dimensioni: a
cominciare dalla giustizia, dove si scontrano principi inconciliabili. Nell'Orestea, Dike (la“giustizia’) é dalla
parte delle Furie o daquella di Oreste? Dobbiamo seguire il ndmos (la“legge’) degli uomini, come Creonte,
o quelladegli dei, come Antigone? Nelle Supplici, kratos (il “potere”’) € nelle mani del re o in quelle del
popolo?

Il teatro rende fluido il confinetrail presente eil passato, tral'umano eil divino, tral'uomo e la macchina (o
il deus ex machina caro a Euripide), ma anche quello trai sessi. Euripide irritavail maschilismo di Platone e
Aristotele scegliendo come protagoniste “donne di carattere” come Fedra o Medea, per non parlare dello
scandal oso travestimento del macho Penteo quando vuole spiarei riti dionisiaci. Malatragedia rende
permeabile ancheil limite tra spazio privato e spazio pubblico: la sola presenza di Antigone davanti alla
reggia, sullapiazzadi Tebe, eragia un doppio scandalo. In questa ambiguita, nella capacitadi far emergereil
perturbante, il pensiero tragico trascende quello filosofico, che a confronto appare rassicurante. | tragici
sanno che lavita é “uno scenario di subbuglio e di rabbiaintriso di dolore” (p. 23).

Dietro questa diaettica, ne emerge un'adtra. Il teatro (e le Grandi Dionisie, con gli agoni tragici) nasce
insieme alla democrazia, e a tempo stesso contribuisce a costruire cittadini consapevoli, in grado di discutere
e deliberare su problematiche complesse dal punto di vista etico e politico. || legame tra teatro e democrazia
era ben chiaro all'antidemocratico Platone, che nella Repubblica e nelle Leggi vagheggiava una Repubblica
governata dai filosofi, dallaquale gli attori (e i poeti) dovevano essere banditi.

Per Platone, la“teatrocrazia’ eratroppo vicinaalademocrazia diretta, all" uno vale uno” delle assemblee
digitali che di fatto azzerano il parere degli esperti e instaurano la dittatura del dilettante, portando alla
degenerazione della democraziain tirannide, attraverso quello che oggi definiremmo populismo e che per gli
antichi greci era demagogia, la creazione del consenso attraverso la manipolazione emotiva. Ma soprattutto —
con il sovversivo e provocatorio Euripide — la tragedia azzera sistemati camente tutti i dogmi, ovvero i
“valori” sani che avrebbero ispirato il saggio Eschilo (entro certi limiti, a ben guardare).

Per Platone, la degenerazione della democrazia é effetto e causa della spettacol arizzazione del teatro. La sua
soluzione € una sorta di “governo dei tecnici”, ovveroi filosofi, gli esperti. Sono problemi che la cultura
occidentale s porta dentro da allora. L'argomentata polemica di Francesco Pallante, fin dal titolo Contro la
democrazia diretta (Einaudi, 2020), spiega che la soluzione adottata dalle moderne forme politiche € statala
democrazia rappresentativa, che consente (o consentiva) di trovare unamediazionetrai divers interessi
espressi dalla polis, attraverso laforma partito e gli organi intermedi della societa (associazioni, sindacati,
eccetera).



Mail conflitto, argomenta Massimo Cacciari in Il lavoro dello spirito (Adelphi, 2020), € ancora piu
profondo. Sullasciadi Max Weber, € ladiaetticatradue forme di “lavoro spirituale’. Daunlato s é
imposto il “lavoro scientifico”, che regolail mondo del lavoro, delle professioni, dellatecnica, e haimposto
I'ordine dell'economia e dellafinanza: appare dotato di una dinamica autonoma, in una una“rivoluzione
permanente”’, maal tempo stesso appare sempre piu frammentato, specialistico, e dunque irriducibile a una
scaladi valori unitaria. Dall'altro c'é — o ci sarebbe—il “lavoro politico”, che dovrebbe essere in grado,
attraverso laforma della rappresentanza, di “conferire un ordine alla contingenza, di organizzare con metodo
le contraddizioni, che minacciano di esplodere, riconoscendo i limiti che reciprocamente si impongono |'una
al'altrale due forme fondamentali di geistige Arbeit” (p. 87). Ma, commenta Cacciari, preoccupato e
disilluso come Platone, lacrisi dellarappresentanza (di cui € banale elencare le cause) “si accompagna a
dilagare dell'idea della possibile identificazione tra Governo e pubblica opinione. 1l riconoscimento della
complessita sociale, che sta afondamento del politeismo democratico, scompare nel mito del Popolo. E il
Popolo esige im-mediatamente il Capo, ovvero esige che questo proclami: sono il tuo Capo e percio ti seguo”
(p. 89).

Se non s riduce a effetto speciale, latragedia dovrebbe essere in grado di rendere evidente la complessitain
cui siamo immersi. “Considerare gli eventi politici tragicamente significa sempre riconoscere la nostra
complicita nel disastro che abbiamo davanti. Noi siamo il pubblico nel teatro della guerra, e abbiamo anche
noi lanostra parte di responsabilita. Grazie alla tragedia possiamo alloratrovarci nella situazione di
comprendere una situazione di guerra, di violenza e di dolore, anziché limitarci alle condanne o ariempirci la
bocca di vuoti appelli allapace” (p. 23).

Per aiutarci acapire il mondo in cui viviamo, ci € ancora hecessario un “pensiero teatrale”, o meglio, la
polifoniadei diversi pensieri e delle diverse poetiche teatrali. Basti pensare al percorso di intellettuali (prima
ancora che teatranti) come, in Italia, Luca Ronconi, Giuliano Scabia, Mimmo Cuticchio, Romeo Castellucci,
Pippo Delbono, le Albe, Motus, Emma Dante, Armando Punzo o Antonio Latella.

Se continuiamo atenere vivo questo spazio € grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




SIMON
CRITCHLEY

Yt Ladgygone v ctomdue o Thaitre var va pleee el Puncsteon, peaas o dofore, ool deo,. o T8 T 3peids -

Lur Prbraree e Efpaneoivne o i FLLE T .l':.rl,l-r:';.r el i Uvweddinns .rﬁ/;r:rf.:" afor Thedfne cafsles oo o o oo Bu. Fiveranr one .a.;.r'f-'."
- L

Lt Laveypower sfe 0 rvlhontre povee ibircnrvnrentt of o peod e Bobiaent Sivee oot o, —— oot Tonmcr 3ol

Lot Handewer fodiclls Fow  drndirn ..r".‘.- et '_' ' | B B | ] » . el e .l’“g’:'.-y‘.i"'.af.i:." phirgee i Enafforee P

Firperrrad e o te foger :.Id' il.rﬂ'i}'.ldffﬁqi}f:ii' Mﬂm *‘ curd ol T 'u:v_ ‘I'f.rlf.r.

i’ rfl'l"l'-f,l""-ﬁ' i b fodinlere *-* i it 1|."”r * dow derieafesta e etennli g J:" &
_ 2 - (L _,- ay *.
A R PR i, ""r,.- frvrnfe .-’.rn’r'?q_"fq FRRFEFE Y afall T

Orchestre 2
= Emf-.’n serrvevilofoudome l':ra..-

] —_ﬂhmnﬂ?hf e dirvy “m.r;m:
s Minaea o des Daseleurs

il ll

(L THITTSTET FTTTY il |

Mptes Lo Palyivma e o cremt,
LTI : 4 Bl ol e i ook
P e 5 Wi

I*reltrmuman :_;l. Aovmt Seone

i L ; v
Pv-'u"ue mrericur de la Scenc

MurmBes extermres qun Fanassent le Thedire
du e & e e de Vo

Mars dune “Temulle oo Mo Geme contlimee  an deflone do Viidibe

Echelly de 4o Toikis

5 i
. = 1 i i s

A LEZIONE
daglz ANTICHI

Comprendere il mondo
In cul vtotamo attracverso




