DOPPIOZERO

Bernard Stiegler: Nel segno di Epimeteo

Daniele Poccia
15 Ottobre 2020

I novero dei nuovi dispositivi che negli ultimi quarant’ anni (dal 1980 ad oggi) hanno fatto ingresso nelle
nostre vite, sconvolgendol e radicalmente, non hatermini di paragone con quanto avvenuto dallo stesso punto
di vistain tuttala storia precedente dell’ umanita. Personal computer, smartphone, chip rfid e droni (per non
menzionare che a cune delle tecnologie piu appariscenti e pervasive che hanno investito la nostra
guotidianita), sono soltanto la punta di un iceberg del quale non vediamo affatto, per 1o piu, I'intera
conformazione. Anzi, tanto piu il tasso di avvicendamento delle tecnologie cresce, quanto piu sembra
diminuire la consapevolezza diffusa delle loro imponenti implicazioni cognitive, sociali ed economiche,
quas ci fosse, traleloro prerogative, quelladi fars invisibili. Siamo insommain una situazione di cui non ci
rendiamo conto di aver perso il controllo, primaancora di sapere se |’ abbiamo mai avuto. Rischiamo cosi di
perdere anche la capacita di “ guardare-attraverso” (Ludwig Wittgenstein) — capacita filosofica se mai ce ne e
stata una— |’ elemento tecnologico che ci attornia datutti lati e in cui, come pesci nell’ acqua, viviamo
immersi senza poterlo vedere. Lafilosofia diventa forse un errore da emendare, in questa prospettiva?

Ora, I’opera di un filosofo ha qualcosa di fuori dall’ ordinario, quando e veramente tale. Guardando attraverso
di essas coglie, comein filigrana, I'immagine di un’intera epoca, riassunta e come miniaturizzatain una
sortadi complicato ma scintillante arabesco concettuale. E quanto accade con I’ opera del compianto Bernard
Stiegler, filosofo della tecnica scomparso tragicamente a 68 anni, il 6 agosto di quest’ anno. Stiegler é stato
infatti senza dubbio il pensatore piu rappresentativo del passaggio trail XX eil XXI secolo, ovvero della
transizione che, per molti, prende il nome di “quartarivoluzione industriale”’, dovutaallo sviluppo e alla
diffusione delle tecnologie digitali, e che rappresenta, per certi vers, una catastrofe del “valore spirito” (Paul
Valéry). Forgiando il suo pensiero attraverso un impressionante confronto con la tradizione filosofica
occidentale, accusata di aver sistematicamente rimosso la centralita antropologica e organologica della
tecnica, Stiegler eriuscito infatti nell’ intento di traghettare un’ attitudine critica prettamente novecentescain
un secolo che vorrebbe farla finita con ogni critica. Lo hafatto aggiornando costantemente la propria
prospettiva, mettendola alla prova delle mutazioni pit incalzanti della nostra contemporaneita, scorgendo
cosi, sul loro fondamento, il non-visto della filosofia stessa — |a sua provenienza tecno-logica (tecnica e
logica) — che esse portano oggi allo scoperto per laprimavolta.

Se si dovesse infatti riassumere in poche paroleil senso ultimo della sua proposta, a un tempo teoricae
pratica, |0 si troverebbe forse in un monito sartriano, che, a nostra conoscenza, Stiegler non era solito citare:
“si pud sempre fare qualcosa di quello che é stato fatto di noi”. Laveradifferenzatral’ autore di L’ essere eil
nulla (1943) e Stiegler consiste nell’ aver esteso questo invito a modo, sempre tecnol ogicamente attrezzato e
addestrato, che qualificalaformadi vitaumana (magiail Sartre della Critica dellaragion dialettica si era
incamminato su questa strada). Viviamo infatti in un tempo la cui postain gioco non € mai stata cosi decisiva
e nel qualelapossibilitadi rimettere tutto in questione, nel senso positivo e negativo dell’ espressione, si fa
guanto mai pressante. Lo strapotere delle nuove forme digitali della nostra memoria esteriorizzata, che
permettono I’ integrazione tendenziale di tutti gli automatismi in circolazione, presentainfatti in modo


https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/bernard-stiegler-nel-segno-di-epimeteo
https://test.doppiozero.com/daniele-poccia

esasperato quello che e sempre stato il tratto definitorio dellatecnica, ovvero, il suo essere un pharmakon — al
contempo veleno e rimedio, cura e pericolo, fattore di ordine e di disordine (di entropia e di neghentropia).
Meditando sullo statuto ambivalente del fenomeno tecnologico, Stiegler ha alloraripercorso I’ intera vicenda
umana, mostrando che:

ladigitalizzazione e I’ ultimo capitolo di un processo di “grammatizzazione” (di reduplicazione e di
discretizzazione) del continuum dell’ esperienza, iniziato gia nel Paleolitico superiore, con le cosiddette
pitture rupestri, ed evolutos passando attraverso I'invenzione dell’ alfabeto, della stampa, dellafonografia,
del cinematografo, delle biotecnologie, delle nanotecnologie e, appunto, della scritturareticolare digitale (il
Web ei suoi annessi);

la nascita dell’ industrialismo e soprattutto del capitalismo, che di tutte queste tecniche tendono
inesorabilmente ad appropriarsi, daluogo a una progressiva perdita del nostri saperi (saper fare, sapere vivere
e, da ultimo, saper concettualizzare), che rischiadi condannarci a una condizione di automatismo senza
pensiero, aunasortadi proletarizzazione (ovvero, di esteriorizzazione tecnica senza interiorizzazione di
ritorno) tanto definitiva quanto esiziale. In altre parole, a una vita senza errori, come Stiegler fa notare in un
suo importante libro tradotto in italiano |o scorso anno, intitolato appunto La societa automatica 1.
L’awenire del lavoro (Meltemi 2019).

La sua opera— cosi caratteristicamente organizzatain cicli paralléi di libri, aperti a aggiunte e continui
approfondimenti — presenta percio non soltanto il tentativo di metterci in guardia contro tale deriva, ma anche
lo sforzo fattivo per preparare un arsenale di strumenti teorici utili a concepire il nostro tempo, a fine di
riuscire nel difficile intento di cambiare il cambiamento che esso ci impone.

Da questo punto di vista, € lafiguradi Epimeteo — scelta da Stiegler come titolo del suo primo grande libro (
La technique et le temps 1. La faute d’ Epimethée, Galilée 1994), a configurare il paradigma della posizione
umananei confronti dei propri mezzi artificiali. Epimeteo, come si racconta nel dialogo platonico del
Protagora, e infatti il fratello gemello di Prometeo, colui che, avendo ricevuto il compito di distribuire le
facolta naturali (le dynameis) atutte le specie viventi, si dimentica dell’ uomo, condannandolo a un’ assenza di
natura alla qual e potra porre rimedio, in parte, soltanto il successivo furto, compiuto da Prometeo, delle
tecniche e del fuoco.



La technique

et
le temps

1
La faute d'Epiméthée

Bernard Stiegler

Cité des Sciences
Ty ML D L SUURC T e

Nalildias |



Il genere umano €, nellaversione platonica di questo celebre mito, il prodotto di un duplice errore (come
vorremmo tradurre liberamente “faute”), che contrassegna da cima a fondo la sua costituzione non soltanto di
Homo faber, ma anche di Homo sapiens, costretto ari-pensare e quindi ari-modulare tardivamente le
condizioni tecno-logiche della propria esistenza. Per dirla altrimenti: I’ umanita, condannata a cercarsi nel
fuori, aspecchiarsi nell’ alterita inorganica ma organizzata delle sue apparecchiature, per sancire un’identita
sempre precaria e rivedibile, ha sempre avuto un controllo appena incoativo, manon per questo meno
indispensabile, sui propri strumenti.

Se non ¢’ e piu tempo per dedicarsi a pensiero, se non ¢’ € piu modo di sbagliare, perché le cose accadono
troppo in fretta e troppo automaticamente, la filosofia rischia pero di vedersi sottrarre anche quel che resta
della sua peraltro gia compromessa legittimita. C e infatti una ssmmetriatralariflessione filosoficae gli esiti
della*“governamentalita algoritmica’ (Antoinette Rouvroy) capitalistica. In entrambi i casi nevadi un
tentativo di totalizzazione dell’ esperienza, volto a garantirla contro I’ eventualita dell’ errore. Nel caso della
filosofia, tuttavia, questainclinazione dipende dal suo non aver saputo attribuire la giusta funzione

all’ elemento tecno-logico che sovra-determina le dinamiche umane. Una volta rimediato a questa mancanza,
lafilosofia deve, a contrario dellalogicadi sincronizzazione generalizzata del Capitale, continuare a
occuparsi di quel che resta per principio incalcolabile: il comune, in quanto luogo delle differenze singolari,
dell’ argomentazione razionale e del confronto critico tra pari. Sono quindi piu che mai le stesse condizioni di
possibilita dellariflessione filosofica, in quanto luogo di articolazione inconclusiva del comune, ad essere
interrogate nella domanda, sollevatatrale altre da Stiegler, concernente il suo rapporto con latecnica
odierna.

Di fronte alle forze che militano in favore della nostra automatizzazione — le grandi piattaforme del
“capitalismo 24/7" (Jonathan Crary) —, lacui vittoria segnerebbe la fine tout court della storia umana, in
quanto storiadi ri-progettazione non solo materiale ma anche noetica (riflessiva) dei propri strumenti, s tratta
allora per Stiegler di scommettere ancora una volta sullafilosofia. Per questo si puo dire che egli sia stato il
promotore per eccellenza di una difesa senza se e senza ma della funzione del pensiero, in quanto, pur
sorgendo da condizioni tecniche determinate (I’ esattezza permessa dalla duplice condizione tecno-logica che
caratterizza il genere umano e in particolare la cultura occidentale, alfabetica e matematizzante), le traguarda
e le mette ogni voltadi nuovo in questione. Per questo, inoltre, leggere Stiegler richiede un duplice passaggio
al limite: nei confronti dellatecnica, che lafilosofia non ha saputo pensare come I’ irrinunciabile condizione
di possibilitadellaformadi vitache noi stessi siamo, pur riuscendo comunque a guardare-attraverso di essa,
e dellafilosofia stessa, infine ricondotta alla sua matrice originariamente artefattuale, di pratica di secondo
ordine (“tecnesi”) che conferisce a sua volta una forma, disautomatizzandolo, al divenire delle tecniche checi
circondano in maniera sempre pit completa e impenetrabile.

Stiegler haritenuto quindi di dover intraprendere unavera e propria battaglia, a fine di contrastare |’ effetto
proletarizzante delle macchine computazionali attuali. Ha pensato insomma che vi fosse ancora una chance
per il pensiero, afronte dellatendenza, tipica della modernitaiperindustriale, a metterci nella condizione di
risorse a disposizione di una mega-macchina globale che, grazie a profilaggio personalizzato e capillare
delle condotte umane, non lascia pitl spazio a cambiamenti voluti. La possibilita di costituire una comunita
diventainfatti sempre piu problematica a fronte della pretesa dell e tecnoscienze contemporanee di privarci
dellapossibilita dell’ errore, di fare ameno di ogni teoriae di anticipare cosi, nel calcolo pressocheé istantaneo
di cui sono capaci, le proiezioni immaginarie che ci costituiscono in quanto desideranti (e non come mero
bacino di dati da estrarre, analizzare e rimaneggiare). Contro questa situazione perversa, Stiegler ha



rivendicato |’ esigenza di riguadagnare il tempo necessario a pensare quello chei nostri strumenti fanno di
noi. Hainsistito sulla necessita di elaborare unavera e propria“ ecologia dello spirito” — una meditazione
sulle condizioni artefattuali che permettono al pensiero di sorgere, anche quando tutto sembra lavorare per
renderlo improbabile, privandoci della possibilita di accedere al non-ordinario: di fare di un semplice “ stato
di fatto” un vero e proprio “stato di diritto”. Lui che, tral’ altro, aveva avuto per davvero unavitafuori dal
comune, formandosi come filosofo durante un’incarcerazione di cinque anni, dal 1978 a 1983, per una
triplice rapinaa mano armata. Una vita che, pur muovendo da un ‘errore’, ha saputo farne qualcosa di
significativamente diverso e nuovo.

Per riaccendere allorail fuoco di quanto, riprendendo il lessico di Gilbert Simondon, definiva
“transindividuazione”, € necessario restituire un uso imprevisto a una o piu delle tecnologie che |’ attuale
capitalismo algoritmico hatrasformato nei cavalli di Troia con cui espugnare lafortezza del nostro spirito,
per aggiogarlo aunalogicadi puro controllo. Con la parola*“transindividuazione” s indica infatti il circuito a
tre poli — tecnico, psichico e collettivo — attraverso il quale uno strumento acquista un valore piu che
semplicemente strumentale (di uso orientato a uno scopo predeterminato) e diventa cosi I’ occasione per
ridefinireil proprio modo d’ esistenza, attraverso un’invenzione al contempo materiale e spirituale, praticae
noetica: in ogni caso comune. Attraverso cui, insomma, una certa tecnologia, sia pure in prima battuta
alienante, viene ricondotta a uso emancipativo. Per quanto si possa gia essere in ritardo, come sempre

d altronde — come nella singolare vicenda di Epimeteo —, occorre dunque provare aripartire dallafilosofiae
dalla sua capacita di guardare-attraverso i nostri strumenti. Stiegler ce lo hainsegnato e dobbiamo essergli
grati per questo. Soprattutto in un’epoca come la nostra, si tratta pit che mai di traguardare e trascendere
guello che semplicemente accade, in direzione di qualcosa di sempre improbabile — pena, altrimenti, la
vittoria definitiva dell’ entropia (della morte), contro laforza“neghentropica’ (vale adire, creativae
organizzatrice) del genere umano. Persino ‘ sbagliando’, se necessario.

Daniele Poccia interverra a Kum!, il festival diretto da Massimo Recalcati, alla Mole di Ancona dal 16 al 18
ottobre 2020. Qui il programma completo di questa edizone 2020, dedicata al tema della cura.

Se continuiamo atenere vivo questo spazio e grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Tornapresto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://www.kumfestival.it/kum2020/programma-kum20/
https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




