
 

Da homo sapiens a homo frater 
Michela Dall'Aglio
30 Ottobre 2020

Molte volte nel corso della Storia l'umanità si è trovata a vivere situazioni di tale gravità e oscurità sul futuro
da temere che fossero gli ultimi tempi. Ogni volta, finora, ne è uscita e i posteri hanno visto in quella crisi il
travaglio della nascita di un mondo nuovo, o perlomeno rinnovato. Noi stiamo attraversando uno di quei
momenti. Ne usciremo, come è sempre accaduto, o questa volta i nostri non sono dolori del parto ma
un'agonia? Ivan Illich definì il nostro un tempo apocalittico, epoca di crisi e di rivelazione in cui non si deve
avere paura, ma consapevolezza e determinazione nell'agire, perché la Storia è in gran parte nelle nostre mani
e siccome, ad ogni modo, va avanti, dipende dalle scelte umane la sua direzione. 

Oggi la situazione è più complessa di quanto sia mai stata prima, perché il mondo si è fatto piccolo, non
esiste più un luogo in cui una parte si possa rifugiare e cercare un nuovo inizio. Il mondo è la nostra barca, o
la manovriamo in queste acque di tempesta concordemente o affonderemo tutti. E non so se, in quel caso,
vorrei essere tra i sopravvissuti. Il mondo si è fatto piccolo e l'uomo si è fatto troppo potente, e se alla sua
potenza non corrisponderà un'altrettanto accresciuta saggezza, sappiamo tutti cosa ne potrà venire. 

La voce più alta, anche in senso morale, e più forte che si è levata e continua a gridare per richiamare tutti,
senza esclusione di alcun genere, a un'azione comune per il bene di tutti è quella di papa Francesco. Ed è
certamente una voce profetica, che richiama i contemporanei a una conversione – nel senso letterale di un
cambiamento di direzione –, alla creazione di un nuovo modello di convivenza e di cooperazione, al rilancio
di un umanesimo rinnovato che si inserisca in un quadro più grande, quello di un'ecologia integrale che
considera l'essere umano e le sue attività – economiche, politiche e sociali – parte del sistema ecologico.

 

Quando la nebbia è molto fitta, per cercare di vedere qualcosa bisogna salire più in alto. Per interpretare i
nostri tempi lo sguardo lungo, anzi lunghissimo della Storia è uno strumento prezioso. È con questo sguardo
che Mauro Ceruti, filosofo della Scienza e teorico della complessità, legge l'enciclica Laudato si' nel saggio
Sulla stessa barca (ed. Qiqajon). La complessità del mondo moderno non può essere compresa senza un
pensiero in grado di concepirla collocandola entro il complesso planetario in cui oggi viviamo. In caso
contrario ci ritroveremmo ciechi davanti alle opportunità, incoscienti di fronte alle catastrofi globali:
ecologiche, sanitarie, nucleari; irresponsabili «perché continueremmo nell'automatismo di azioni, modelli,
paradigmi, che hanno consentito svolte significative nella storia della civiltà umana, ma che oggi rischiano di
determinarne il collasso» (p.13). 

Rilanciare l'umanesimo significa riportarne in evidenza l'originaria istanza di riconoscimento del valore
fondamentale, intrinseco e inalienabile di ogni persona, renderlo «non più astratto, non più eurocentrico, non
più antropocentrico…[ma] integrale e integrante» (p.18). In questa prospettiva è chiaro che non si può più
parlare di umanesimo cristiano da una parte e laico dall'altra, entrambi possono «convergere in modo inedito
nell'universalismo concreto di un umanesimo planetario» (p.17). Un chiaro esempio di cosa questo significhi
è offerto dal dialogo tra papa Francesco e Carlo Petrini nel recente libro Terrafutura (ed. Giunti) in cui
appaiono chiare la convergenza di interessi e la visione delle possibili vie d'uscita tra il fondatore del
movimento Slow Food, laico e di sinistra, e il pontefice.

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/da-homo-sapiens-homo-frater
https://test.doppiozero.com/michela-dallaglio


 

Il nuovo paradigma di cui abbiamo bisogno per costruire il futuro non può che essere fatto di cose vecchie e
di cose nuove, perché non si riduce tutto in macerie per ricostruire: come facevano gli antichi, si riutilizzano
le stesse pietre e mattoni per edifici nuovi, o come facciamo oggi si salva ciò che del vecchio è bello e buono,
e lo si rinnova. Oggi siamo chiamati a completare la Rivoluzione Francese, «dopo la libertà e l'uguaglianza,
protagoniste dell'Ottocento e del Novecento, la fraternità può diventare protagonista del XXI secolo, e
diventare fine senza cessare di essere mezzo» (p.16). Ne è convinto papa Francesco la cui ultima enciclica,
dal significativo titolo di Fratelli tutti, vuole individuare «le tendenze del mondo attuale che ostacolano lo
sviluppo della fraternità universale» [9]. Una fraternità indispensabile per il futuro dell'umanità, un futuro
che, come mostrano le ricorrenti crisi mondiali di ogni genere – finanziario, ambientale e sanitario – non
sembra più affrontabile con reazioni di emergenza. Se la globalizzazione si riduce a omogeneizzazione
economica e culturale, lo sguardo si accieca, nell'appiattimento generale nessuna via d'uscita, nessuno spazio
di novità può essere scorto. La realtà che dobbiamo costruire non è la sfera, osserva Francesco ripetutamente
nell'enciclica e in Terrafutura, ma il poliedro che «rappresenta una società in cui le differenze convivono
integrandosi, arricchendosi e illuminandosi a vicenda, benché ciò comporti discussioni e diffidenze» (Fratelli
tutti, 215).

 





 

In questa ottica il dialogo «non è un'opzione morale… è un vero e proprio metodo» (Terrafutura) e l'amore
un valore politico (Fratelli Tutti). Un concetto che richiama da vicino l'idea di amicizia come metodo di
confronto e di formazione di Illich, uno di quei cattolici messi da parte come «tutti i grandi e i grandi profeti»
che adesso, per fortuna, dice il papa, «vengono recuperati» (Terrafutura). La politica deve recuperare il suo
predominio sull'economia e la finanza, perché a lei spetta di avere lo sguardo capace di armonizzare e
guidare la società verso il bene comune. Per questo occorrono politici dall'animo grande, dalla solida
preparazione, che intendano la politica, come essa è per sua natura originaria, «una vocazione altissima…
una delle forme più preziose della carità [amore], perché cerca il bene comune» (Fratelli tutti, 180). L'amore
è virtù politica quando diviene amore sociale, «una forza capace di suscitare nuove vie per affrontare i
problemi del mondo d'oggi e per rinnovare profondamente dall'interno strutture, organizzazioni sociali,
ordinamenti giuridici» (Fratelli tutti, 183)

 

Perché oggi la fraternità sia un valore politico indispensabile, perché sia necessario che modelli il mondo
futuro in tutti i suoi aspetti, comprese l'economia e l'organizzazione sociale, lo spiega molto bene Mauro
Ceruti, allargando al di là degli ultimi secoli fino all'origine dell'umanità il suo sguardo. Possiamo
suddividere allora la storia di sapiens in quattro macro-periodi. 

Una prima umanità è quella dei cacciatori e raccoglitori in cui la relazione con l'ecosistema è ancora
equilibrata. L'umanità agricola cambia radicalmente questo rapporto dando inizio alla progressiva supremazia
dell'uomo sull'ambiente. Ma gli uomini non sono molti e il loro potere è limitato, per cui la cosa funziona e
permette all'umanità una costante crescita numerica. La terza epoca dell'umanità comincia alla fine del
Quattrocento con la scoperta dell'America e lo sviluppo della tecnologia; l'impatto umano sull'ambiente
diventa sempre più forte con la rivoluzione industriale fino ad arrivare alla cosiddetta grande accelerazione
successiva all'ultimo dopoguerra. Il potere umano è cresciuto a dismisura e a scapito di qualsiasi cosa ne
rappresentasse un ostacolo. 

Questo enorme potere distruttivo ha creato una condizione totalmente inedita nella storia del pianeta
producendo «un fatto nuovo: la comunità di destino dell'umanità intera» afferma Ceruti (p.26). Non c'è più la
possibilità di limitare un evento e le sue conseguenze, buone o cattive, a una parte, coinvolgono tutto
(l'ultima pandemia è talmente chiara che non occorre dire di più) e tutti, «la coscienza morale deve acquisire
una nuova universalità… La ricerca del bene non può più essere ristretta alla sfera delle relazioni fra
persone» (pp.38-39).

 

Potremmo trovarci alle soglie di una quarta umanità e dovrà essere un'umanità solidale per sopravvivere. E
non potrà più esserci posto per quell'idea di progresso, in cui ancora oggi ci riconosciamo, che si basa sulla
fede in una crescita inarrestabile, prodotta dalla tecnica e misurata esclusivamente in termini quantitativi di
reddito e consumi. A questa concezione di benessere il papa, nella conversazione con Petrini e in diversi
documenti, invita a contrapporre l'idea dei popoli originari dell'Amazzonia di buen vivir, vivere bene «che
implica un’armonia personale, familiare, comunitaria e cosmica e si manifesta nel loro modo comunitario di
pensare l’esistenza, nella capacità di trovare gioia e pienezza in una vita austera e semplice, come pure nella
cura responsabile della natura che preserva le risorse per le generazioni future. I popoli aborigeni potrebbero
aiutarci a scoprire che cos’è una felice sobrietà e in questo senso» (Terrafutura, p.79). 

Il nostro mondo Occidentale è vittima di un'iperspecializzazione, necessaria allo sviluppo della tecnologia,
che rende deboli e, come afferma Ceruti, ha creato un modello economico che non sa più tenere conto della
realtà dell'essere umano e dei suoi bisogni immateriali, incapace di «passioni, emozioni, gioie, infelicità,
credenze, miserie, paure, speranze, che sono il corpo stesso dell'esistenza umana» (p.53). Non si tratta di



fermare lo sviluppo, ma di ridefinire il concetto di progresso riconoscendo che la giustizia sociale e una
buona vita ne sono elementi intrinseci e necessari. 

Che cosa consideriamo progresso? Il papa suggerisce di pensarlo non più soltanto in termini materiali e
quantitativi, ma piuttosto come sviluppo umano integrale. Lo spirito umano ha molti più reali bisogni del suo
corpo.

 

In un mondo che si evolve tanto radicalmente, anche l'essere umano deve cambiare per sopravvivere.
Rifacendosi ai meccanismi dell'evoluzione, Ceruti sottolinea come siamo vittime, in un certo senso, di una
caratteristica evolutiva che, in un ambiente totalmente diverso, ci ha permesso di sopravvivere: l'aggressività.
Oggi, spiega, abbiamo la stessa aggressività che avevamo quando l'uccidere una preda significava
sopravvivere. Ma il nostro ambiente non è più quello, l'aggressivtà oggi è uno svantaggio a livello evolutivo.
E cita Teilhard de Chardin: "siamo giunti a un punto decisivo dell'evoluzione umana in cui l'unica via d'uscita
si trova nella direzione d'una comune passione e d'una 'cospirazione'". Cospirare significa operare in armonia,
concordemente. È questo che bisogna imparare e lo si fa soltanto attraverso il dialogo instancabile, l'amicizia,
la fiducia reciproca (che tra l'altro è un elemento fondamentale anche dell'economia di mercato!).

Dopo i secoli dell'homo oeconomicus, afferma Carlo Petrini, «è il momento di far nascere un nuovo
paradigma con cui identificare noi stessi: l'homo communitarius» (Terrafutura, p.91). Tornare all'idea di beni
comuni gestiti in comunità da cittadini residenti nel luogo in cui quei beni si trovano, allargare il concetto di
commons ai beni che devono essere di tutti e amministrati per il bene collettivo è certamente un modo di
interpretare l'economia e, allo stesso tempo, di rieducarsi alla politica. Oggi, però, c'è bisogno di un salto
evolutivo vero e proprio, di un cambiamento profondo, radicale e spirituale. La quarta umanità deve essere
quella di homo frater. 

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero





