DOPPIOZERO

Dialogo su Dio

Gabriella Caramore, Romano Madera
9 Novembre 2020

Gabriella Caramore hainsegnato alla Sapienza di Roma, ha scritto molti libri — La fatica della luce, Pazienza
e, insieme a Maurizio Ciampa, Croce e resurrezione — e ha curato e condotto per molti anni —dal 1993 al
2018 — unatrasmissione di Radiotre, Uomini e profeti, trasmissione che potremmo definire profetica. L’ Italia
e un paese di tradizioni cattoliche, e sappiamo che “ cattoliche” vuol dire molte cose differenti. Mal’ ltaliae
sempre stata spartita da due forme di clericalismo: i religiosi non parlavano il linguaggio del laici ei laici non
s interessavano di religione, e anzi credo anche oggi rimanga una grande ignoranza su questa realta
antropologica. Gia da questo punto di vista credo che questo libro, La parola Dio (Einaudi), siaimportante,
perché Gabriella Caramore intreccia, con grande abilita, cose profonde a nozioni di base. Ad esempio gia
nelle prime pagine sottolinea come il nome Dio non si dicain un solo modo: nella Bibbia ebraicaDio s dice
in molti modi, non puod essere esaurito. E il Nome al di sopradi ogni nome € il nhome impronunciabile che
non puo essere detto. Uomini e profeti quindi ha parlato di religione da parte non solo di credenti ma anche di
persone niente affatto “religiose”, harotto una barrierainvisibile ma molto forte, spingendo sul dibattito inter
religioso, e ha contribuito a far nascere un dialogo, un confronto. Questo e quello che poi noi, a Philo,
intendiamo con spiritualita laica, una spiritualita che non e proprieta di nessuno; anche un ateo, come la storia
del pensiero ci insegna, puo essere fortissimamente “ spirituale”.

Romano Madera: La parola Dio: ma cosa “ diavolo” intendiamo con questa parola? E soprattutto: oggi ha
ancora un senso parlarne? Quale senso puo avere nel nostro interrogarci oggi?

Gabriella Caramore: Tocchi il punto centrale. Ho sempre considerato questo libro come un libro che s sta
facendo, che non ha un punto conclusivo. Un libro prowvvisorio, in fieri. D’ altronde, il pensiero su Dio &
inevitabilmente un pensiero fluttuante, ondivago. L’ importante e tenere desto il movimento del pensiero. Che
cosa “diavolo” & oggi questa parola“Dio”, tu chiedi. E posta bene la questione. In primo luogo a me sembra
che in questa fase della nostra storia sentiamo il bisogno di ridefinire tutto. Tutto quello che sta emergendo,
lacrisi del contemporaneo che stiamo vivendo, era gia presente, evidentemente, sotto traccia. Ma questo
momento particolare, indotto dalla pandemia e dalle conseguenze economiche e strutturali del nostro sistema
sociale, hamesso in lucei punti critici del nostro mondo e, insieme, lafatica che fail linguaggio a stare
dietro aqueste crisi e dlanostra esigenza di capire. La domanda dunque é se in questa emergenzala parola
“Dio” & una parola che ha ancora senso interrogare o se e parola che molti di noi ritengono superata, usurata,
ridottaai margini. lo credo che siano vere entrambe le cose, € vero che una grande parte di mondo —
soprattutto del mondo occidentale, ma non solo ormai — non sente piu il bisogno di parlare di Dio, maé vero
anche che lereligioni esistono, sono numerose, numerosi gli appartenenti a ciascun credo: si fanno sentire,
talvolta esercitano un potere, talaltrain forme aggressive e violente, atre volte sono portatrici di linguaggi
sommessi e silenziosi, piccole realta marginali. Di tutto questo dobbiamo tenere conto. Quando uno dice
“Dio” sembracheci s riferisca a qualcosa che appartiene a un linguaggio comune. Manon € cosi. Intanto
perché hainnumerevoli significati per ciascuna persona, ma, se guardiamo storicamente, per ciascuna
religione, vediamo che sono innumerevoli i modi di intendere questa“ parola’. Vi € qualcosa che noi


https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/dialogo-su-dio
https://test.doppiozero.com/gabriella-caramore-romano-madera

occidentali chiamiamo “Dio” e che altri chiamano con altro nome. Basta pensare a quante modulazioni ha
avuto laparola“Dio” dentro alla storia cristianae a pensiero cristiano, quanti percors diversi, quante
formulazioni. E chiaro, noi dobbiamo capirci dentro le formulazioni cheil linguaggio offre, per cui diamo
nomi “semplici” a cose piu complesse dei nomi che le rappresentano. Ma oggi bisogna, forse, provare a
decostruire quella che noi riteniamo un’ ovvieta, provare a capire come e diventata un’ ovvieta e se possiamo
darle un contenuto un poco piu complesso, come forse merita.

Quali strumenti abbiamo per fare questo? Abbiamo la conoscenza della storia: che vadalla complessita della
figuradel divino nell’ ebraismo, allavisione del Dio cristiano, allafiguradi Gesu di Nazaret, che e stato
inteso comeil figlio di Dio, il profeta, I’interprete dei profeti, alle piccole comunita che si sono costituite,
all’adesione dei cristiani all’ Impero, e poi viaviane secoli tantissime storie diverse al’interno delle quali
ciascun credente si e situato in una maniera differente. Ci troviamo in una sorta di |abirinto e cosa possiamo
fare per non perderci in questo labirinto? Da un lato partire dalle Scritture, che sono state alungo ignorate o
mal comprese, 0 non abbastanza studiate al’ interno della storia cristiana, dall’ altro tener conto di come si
evolutala storia. Adesso la situazione € piu dinamica, ¢i sono tanti gruppi di studi biblici, manon e sempre
stato cosi, e se hoi andiamo a vedere dentro le Scritture troviamo che il testo ci offre una mobilita
infinitamente maggiore rispetto a quanto poi le comunita religiose hanno cercato di fare. Non dobbiamo
essere moralisti e dire che le Chiese hanno rovinato tutto, dobbiamo capire che in gran parte gli errori sono
stati compiuti per cercare di tenere coesa una comunita: per questo si sono stabiliti dei principi. Malavita
scorre, passa, s trasforma. Spesso |e comunita religiose hanno cercato di tenere ferma questa vita.

Se invece andiamo a guardare dentro le Scritture stesse troviamo una varieta e una mobilita di significati che
non autorizza una staticita di interpretazione del nome di Dio, mainvece sollecita unaricercadel significato
che generazioni e generazioni di credenti hanno voluto cercare per indicare qualcosadi enorme e
incomprensibile che sta sopra, o a di 14, delle vicende della vita umana.

Ci sono pagine molto belle a questo proposito nel tuo libro, pagine nelle quali si racconta cosa vuol dire
Elohim, El Shadday, tutti i diversi nomi cheil testo biblico usa per awicinarsi a questo impronunciabile, a
qualcosa che non € esaurito dai nomi. C’'é un’altra cosa molto interessante cheil libro suggerisce: “ nessun
timore a mettersi in cerca dei significati della parola ‘Dio’. Sapendo pero che lo si deve fare con accortezza,
mettendos sulla scia di una tradizione, di maestri, di studi. Ma accordando un minuscolo credito anche al
proprio personale sforzo di un incessante interrogare. Sei nomi di Dio sono tanti, questo accade perché, al
fondo, vi € un nome nascosto che le nostre lingue non riescono a formulare, e che il pensiero arranca a voler
definire. La stessa cosa si puo dire delle immagini di Dio. Nessun Dio puo essere visto. Forsenon c'é
neppure nessun Dio a cui sia sensato dare questo nome. Eppure tante sono le immagini che narrano Dio.
Proprio per questo, come vi € un divieto relativo al pronunciare in maniera falsa e vana il nome di Dio, ve
ne e uno, parallelo, che vieta di farsi immagini di Lui. Forse per proteggere la sua nascosta presenza in

noi” . Tu, con questo elegante “ minuscolo credito al proprio personale sforzo” , richiami a una lettura
responsabile e critica.

S, dico “minuscolo credito” perché ovviamente non bisogna essere presuntuosi e credere di avere le chiavi di
quel che si legge. Latradizione ci fornisce gia abbondantemente innumerevoli strumenti di conoscenza. E
tuttavia sta anche in ciascuno di noi laresponsabilita di esprimere, anche silenziosamente, anche non
clamorosamente, nel chiuso della propria stanza, il proprio pensiero o il proprio sentire — che poi sono la
stessa cosa — su questaimmagine di Dio. E una responsabilita perché nel nome di Dio sono stati compiuti i
piu efferati delitti e nel nome di Dio sono state compiute anche le azioni piu belle. Forse un punto di partenza
potrebbe essere cercare di capire che cosa ha tenuto insieme questa ricerca dell’ umano, che cosa ha unificato



nella storia umana questi cercatori di Dio, 0, comeli chiama André Neher, “i rabdomanti dellaluce”.
Bisognerebbe andare a tentoni a cercare qual cosa, una piccola luce appunto, che possailluminare il cammino.
Da una parte potrebbero cadere le immagini troppo rigide di Dio che abbiamo ricevuto, e dall’ atra potremmo
ritrovare quei chiaroscuri intorno al nome di Dio cheriflettono i chiaroscuri dellavita. Le immagini che sono
state date di Dio sono tantissime — Dio violento, che condanna, che consola, il Dio che sollevail povero dalla
polvere, che abbatte i troni dei potenti — a quale credere? | fondamentalisti di tutte le parti chiamano asé
I'immagine di Dio. Abbiamo visto in Francia una recrudescenza dell’ islamismo violento e no, di
fronte a quale non possiamo che piangere e manifestare la nostra protesta. Ma non dobbiamo dimenticare
che ¢’ e anche un fondamentalismo cristiano, forse in questo momento meno violento, ma che comunque
sostiene il suprematismo bianco fomentatore di odio (per non parlare di come si € manifestato nei secoli
passati). Allora é vero, mi sembra, che occorra guardare con responsabilita e cautela questa parola“Dio”, per
capire come possa essere non di ostacolo, madi soccorso a mondo.

Questo elemento del “ soccorso al mondo”, cosi come la citazione insistita su “ tirare git i potenti dal trono”
si tratta di citazioni dei profeti della Bibbia ebraica, e anche del Magnificat di Maria di Nazareth,
straordinario testo profetico. Volevo leggere un pezzetto per far innamorare del libro anche I’ orecchio; sono
parole su Maria di Nazareth e Anna, la madre di Samuele, che citano a loro volta la Bibbia ebraica, e che s
rifanno alla tradizione profetica, che € una grande riserva critica. Prima abbiamo parlato di una lettura
critica con il minuscolo apporto nostro — e anche questo € molto biblico, Abramo e uno che discute con Dio
— e ora abbiamo questa questione della passione profetica, che € quello che dal nome Dio possiamo ricavare
per la nostra vita sulla terra: “ Proviamo a considerare, invece, quella ‘passione’ del profeta che lo spinge a
uscire dalla propria ritrosia con un atto di coraggio e di generosita: e evidente chei popoli precipitano
verso larovina se si corrompono, se si illudono di possedere una for za che non hanno, se non guardano con
lungimiranza, e se non hanno dalla loro un senso della giustizia e del diritto. I profeta non fa il ‘servo
sciocco’ del potere. Osa dire quello che gli altri per vilta non dicono. Osa denunciare. Osa essere critico,
non 0Ssequioso, osa smascherare, non occultare. Questa € la verita che ¢i mostra, a cui dobbiamo prestare
attenzione” .

Ai profeti mi sono appassionata forse anche a motivo del titolo dellatrasmissione, “Uomini e Profeti”, ma
forse anche per la difficolta che si incontraleggendoli. Vi si trovano prospettive che a prima vista sembrano
inaccettabili per la contemporaneita. La pretesa di essere portavoce della paroladel Signore, la pretesa di
conoscere la verita, la visione punitiva delle colpe dei popoli, una visionarieta che oggi puo apparire ingenua.
Ma se noi proviamo ariconsiderarli, tradurli nel linguaggio del nostro tempo, vediamo che forse oggi la
profezia ha molto dainsegnarci. Innanzitutto il profeta & persona di coraggio, responsabilita, dedizione. Fa
gualcosa che non é per sé stesso ma per la comunita, per il “popolo”. E hail coraggio di contraddirei potenti,
di rischiare la propriavita, anche se non ne avrebbe proprio voglia. Di questo ci parlaoggi il profeta: della
responsabilita. Allorasi, se facciamo uno sforzo per capirei testi profetici nel loro linguaggio simbolico, se
possiamo leggerei profeti e ascoltareil loro linguaggio visionario, possiamo capire che quello che prevale é
laresponsabilita nei confronti dellacomunita. Il profeta, poi, per il fatto di annunciare laparoladi Dio, dice
laverita: anche la parola verita ci mette oggi in questione. Oggi sappiamo che la verita non ci appartiene, che
non possiamo raggiungerla, che tranoi elaveritaci sono abissi di universi da sondare. Pero ¢’ é ancheil
coraggio della sincerita, e questo e gia molto, & qualcosa che possiamo capire e fare nostro. Inoltre, anche
dire lavisione implica coraggio.

Puo sembrare una favoletta quella del lupo che pascolera con I’ agnello e le spade trasformate in aratri. Pero e
una possibilita nella vitadegli esseri umani, rovesciare le visioni correnti € una possibilita che e stata data qui
elanelastoria. Ecco alorache |’ utopia puo farsi progetto: non ci arriveremo, ma possono aprirsi piccoli



varchi in cui qualche cosa siarealizzabile. Un altro elemento che dobbiamo oggi interpretare il fatto cheil
profetalavora per il “popolo”: € chiaro che oggi noi non possiamo piu guardare a un unico popolo come
destinatario di una paroladi Dio, ammesso che possiamo parlare di Dio in questi termini. Oggi siamo tenuti a
guardare aun’universalita dei popoli. Ma appunto, seinvece di “popolo” consideriamo la comunita di

viventi, e questo possiamo farlo, perché nei profeti troviamo questo allargamento, possiamo assumere tuttala
forza, ladirompenza, il coraggio, lavisionarieta dei profeti e tradurlain termini contemporanei. Questo mi
pare un possibile uso delle Scritture che in gran parte sono invece state imbrigliate dentro norme morali,
regole di vita, catechismi, principi di autorita.

Tu infatti parli della grande utopia: questo rapporto tra il profetismo e la possibilita visionaria, utopia non
come qualcosa da realizzare nell’immediato — altrimenti si fanno disastri — ma come orientamento, criterio.
E tornando alla questione della parola “ Dio” , ¢’ € un fatto indiscutibile, che“ Dio” e una parola. Ma che
razza di realta si puod pensare per questa parola? Le parole producono fatti, trasformazoni, e dunque mi
pare che nell’'insieme del libro—eil libro finisce cosi — ci sia un’idea forte che o attraversa: Dio ha tanti
nomi ma in fondo € un nome impronunciabile. Il libro si chiude in un nome che non ha nome. E questo o
diceva anche un grande mistico cristiano, cattolico, moderno: Thomas Merton. Diceva cheil nomedi Dio &
X. Latuaidea é di far vedere che se rovesciamo il modo con cui abbiamo chiamato in tanti modi Dio,
otteniamo qualcosa che forse ci dice di piu sulla realta della parola. E cioé: Dio e giustizia, Dio
misericordia, Dio € amore, Dio e insieme. Rovesciamo, piuttosto: la misericordia € Dio, I’amore e Dio, il
bene e Dio, il mistero € Dio. || mistero € un nome che non ha nome. Tutto questo possiamo rapportarlo a
qualcosa che ci riguarda intimamente, come suggeriscono queste parole del tuo libro: “ Certamente ¢’ € una
domanda di salvezza che non € comprimibile. Chi € nel dolore o nel bisogno estremo invoca una risposta.
Che venga da Dio o0 da un essere umano non sta qui la differenza. Chiunque ci tragga in salvo, per un
momento, e Dio. Talvolta la salvezza viene. E rinasceil giorno. Altre volte la risposta non arriva, arriva solo
il silenzio e la sconfitta. Ed e notte e fine di ogni cosa” . Tra |’ altro per coloro che s riferiscono al
cristianesimo, € interessante ricordare che Gesu vuol dire Dio salva, il significato & chi ti porta salvezza?
Questo e Dio.

Nel caso di Gesu: chi ti porta salvezza? Questo € un uomo. Un uomo cheti viene incontro e dunqueli, in
guellaumanita che si faincontro, puo stare lasalvezza. 1o credo che questo rovesciamento sia anche qualcosa
di semplice da pensare. Se si continua a parlare di Dio come un soggetto, sesi continuaadire che “Dio &
giustizia’, “Dio e misericordia’, “Dio € amore’, in fondo lo si rende un oggetto dei nostri pensieri, dei nostri
credo, delle nostre illusioni. Ne facciamo un “complemento oggetto”, qualcosa di astratto che non parla piu ai
cuori eale menti di noi contemporanei. Se invece rovesciamo la prospettiva, e proviamo adire che a quel
bisogno insopprimibile di giustiziagli esseri umani hanno provato a dare un nome grande, un nome fuori dal
comune, un home quasi irraggiungibile ma necessario che € il nome di Dio; se quel bisogno essenziale per la
vita comune che & lamisericordia, cioe gettare il cuore dalla parte degli infelici (Bonhoeffer dicevache, in
fondo il cristianesimo € un guardare il mondo a partire dal basso) |le generazioni o hanno chiamato “Dio”; se
per quell’amore che é piu grande di ogni altro amore € stata usata la parola“Dio” — allora possiamo. Questo
nome rimane perché ha dato corpo, ha dato visione, a queste esigenze insopprimibili dell’ essere umano —
giustizia, amore, liberta— che hanno poi assunto diverse forme nella storia ma che qual cuno ha chiamato con
il nome piu grande, con il nome di Dio.

Volevo farti commentare un inizio e una fine del libro che ritornano su questo punto ma in un modo tanto
concettuale guanto narrativo. Il libro si apre raccontando un episodio che fa parte di frammenti
autobiografici di Martin Buber. Buber si trova con un vecchio professore e gli legge un testo e in questo
testo, alla fine della lettura, “ il professore, sul cui volto si dipingeva un crescente stupore — gli occhi ardenti,



la voce alterata —, chiede a Buber: *Come fa a ripetere tante volte la parola Dio’?” . Ci sono qui righe
strepitose di Buber, una meravigliosa apologia della parola Dio, e il commento della Caramore e si puo
ancora pronunciare la parola ‘Dio’ dandole un significato che vada al di la di una inerte soprawivenza?” .

I_——————————————_-—
e ¥

|
|
|
|
|
|
|
|
|
|
|
|
|
|
l
l
|
|
l
|
l
|
|
|
L

Allafine del libro ritorna questo episodio e qui il commento € “ ma nel momento dell’invocazione forse &
legittimo pensare a un azzeramento di ogni memoria storica, all’ assottigliamento del nome invocato, fino a
dissolversi in un nome che non ha nome. Ddl resto, questa instabilita del nome non era suggerita anche nei
testi della tradizione? Inoltre, Buber stesso ci viene in soccorso con le parole che chiudono il suo racconto:
‘La stanza si era fatta molto chiara. La luce non fluiva piu: ¢’era. L’anziano signore si alzd, mi i awicino e
pose la mano sulla mia spalla dicendo: vogliamo darci del tu? Il colloquio era finito. Poiché dove due

per sone sono veramente insieme, 10 sono nel nome di Dio’. Noi potremmo provare ariprendereil pensiero di




Buber e dell’ anziano professore, cercando di non tradirlo, ma considerandolo, un secolo dopo, dal nostro
punto prospettico appena in parte trasformato. Quando due persone riescono a incontrarsi in maniera
profonda e vera, e si riconoscono I’ una nel volto dell’ altra come esseri umani facenti parte di una stessa
avventura, comprendono che ogni itinerario terrestre va considerato alla luce di qualcosa di piu grande
della singolarita dell’individuo. Va considerato alla luce di quella parola, ‘insieme’, dentro la quale si
snodano i percorsi delle vite umane, che non possono prescindere le une dalle altre. E che neppure possono
prescindere dal sentirsi avwolte dall’immenso silenzio dei mondi sconosciuti. Ecco forse a questo essere
‘insleme’ si pud anche dareil nome ‘Dio’.”

Si, si potrebbe anche dire il contrario di quello che dico chiudendo il libro, forse quel “nome di Dio” con cui
chiude Buber si potrebbe anche tradurre nell’ essere “insieme” degli esseri umani. Questo essere un “tu” I’'uno
per |’ altro € fondamentale nel pensiero di Martin Buber. Ma questo essere “insieme” di tue “tu” forse rende
anche inessenzialeil ricorso al nome di Dio. Maqui si pud aprire anche un altro discorso. Gran parte del
percorso di questo libro & volto a considerare I’ aspetto umano delle dimensioni che portano a elaborare
gualcosa a cui viene dato il nome di Dio. Ma*“Dio” eil nome che e stato dato anche a cio che non
conosciamo, al’inconoscibile verso cui tendiamo, a quell’ anelito di ricerca che muove al desiderio di sapere,
di uscire fuori dasé e dai propri confini per andare verso un altro che rimane enigma e mistero. Mi soccorre
sempreil pensiero di Pascal e del suo sgomento di fronte ai cieli stellati. Oggi i nostri cieli stellati sono piu
profondi, piu lontani, man mano che laricerca scopre nuove dimensioni del reale per paradosso il nostro
conoscere si fa pit incerto. Possiamo continuare a dare il nome di Dio anche a tutto questo? Forse.
Soprattutto possiamo capire che quando leggiamo i testi che lo nominano, che lo invocano, chelo
maledicono, che gli rendono grazie non e a qualcosadi vuoto che s riferiscono, ma a una appassionata
ricercadi un senso nelle vite dei mortali. In questo ripensamento del nome di Dio si possono ricongiungere le
due dimensioni: quellavoltaal’ umano e quellavoltaa desiderio di conoscenza della vastitain cui siamo
immersi.

S questo vorrel fare due osservazioni: le belle pagine a proposito del sentimento oceanico, o sentimento
dell’immenso; tra queste pagine quelle sulla considerazione contemplativa da parte di una grande fisico.

“ Heisenberg, ancora ragazzo, gia appassionato di fisica e di filosofia, una sera del 1919, a guerra mondiale
da poco finita, si ritrovo nel castello di Prunn, in Baviera, con altri giovani studenti, a discutere
dell’avvenire della scienza, travolto quas suo malgrado dalle nuove scoperte e dai nuovi linguaggi. Il
giovane Heisenberg e stanco, confuso, scoraggiato dalla percezione dell’ assenza di un ‘ordine globale’ . Ma
ecco ‘nel grande cortile del castello le ombre si allungano, scese la luce grigia del crepuscolo e poi la notte
rischiarata dalla luna. A questo punto, su una balconata, apparve un ragazzo con un violino. S fece silenzio
erisuonarono i primi grandi accordi in re minore della Ciaccona di Bach. Di colpo, con assoluta certezza,
seppi di aver trovato il collegamento con quel centro che mi mancava. |l limpido fraseggio della Ciaccona
spazzava via le nebbie mostrandomi e gigantesche strutture che fino ad allora mi erano rimaste nascoste’.
Chi potrebbe dire che la Ciaccona di Bach, ascoltata in quella particolare congiuntura, non fosse una
preghiera?” . E a questo volevo aggiungere una cosa a proposito della questione dell’ inconoscibilita, del
mistero, una considerazione di un grande teologo cattolico, Karl Rahner che, nel primo capitolo del Trattato
sulla Fede, dice una cosa semplice e geniale, una cosa che rimette in rapporto tutta la modernita, 1o sviluppo
della scienza, con il problema Dio. Mi sembra che sia qualcosa abbastanza vicino a quello che dici tu e al
sentimento di Heisenberg. Rahner teorizza una conoscenza atematica di Dio, una conoscenza che non si puo
costringere in un detto, in un nome, in un concetto, che non si pud mettere a tema, “ e, da questo punto di
vista, siccome la conoscenza piu si approfondisce piu si approfondisce il mistero” — sia nell’ infinitamente
piccolo che nell’ infinitamente grande — * il progredire della conoscenza aumenta il mistero” . Mi sembra che
cosi un percorso teologico s accosti anche alla nostra percezione del cosmo, owiamente influenzata dalla
scienza contemporanea e possa accordarsi perfettamente con il progredire delle stesse conoscenze
scientifiche.



Intanto voglio dire che ogni volta che leggo le parole di Heisenberg mi vengono i brividi. Sono di unatale
bellezza, pensando poi a dramma che ne & seguito. Pensare a questo ragazzo che ascolta questa musica che
arriva per caso nella notte e capisce cosa gli manca, di cosa e in cerca. Quanto a Rahner: quando s arrivaa
una conoscenza atematica di Dio forse non ¢’ e neppure piu bisogno di metterlo atema, forse dobbiamo
trovare atri nomi, tenuto ovviamente conto della molteplicita della nostra realta, delle comunita del credenti,
delle Chiese. Perd, aun dtro livello, forse possiamo dire che non ¢’ e piu bisogno di mettere atema Dio, ma
di mettere atemala conoscenza, il nostro slancio verso il desiderio di conoscere. In questo senso lamusica,
la poesia, sono tutte espressioni che forse non possono essere dette atematiche ma che non hanno un confine
delimitato, aprono a qual cosa che non si puo dire, al’indicibile, appunto. Come Dio. Certo, sono dimensioni
parallele che non possono essere unificate: da un lato uno slancio verso quel che non possiamo conoscere ma
non possiamo non desiderare di conoscere, e dall’ altro una dimensione prettamente umanain cui ¢’ e bisogno
di liberta, giustizia e misericordia. Mettere insieme queste due cose io credo siala scommessa piu difficile
ma anche |a scommessa che dobbiamo giocarci, perché lareligione entranel vissuti minuti, nel quotidiano
delle persone, ma e necessario tenere aperta la porta verso il mistero, altrimenti ci richiudiamo dentro e
crediamo di avere la soluzione per tutto.

A questo proposito la valenza concreta nelle nostre vite € un’ altra declinazione, ma forse la declinazione che
puo raccoglierle quasi tutte, se non tutte, di cio che ha a che fare con il senso. Cito due cose. “ Sa chi
conserva la fede, sia chi se ne sente distante dovra inevitabilmente vagliare al setaccio del tempo cio che
0ggi non si pud neppure ascoltare. Ma potra farlo con serenita. Sapendo che cio che oggi intendiamo con
giustizia, misericordia, pace, verita e liberta ha la sua culla anche e proprio in quelle preghiere. 1l lettore
contemporaneo, poi, fara fatica a pensare che quegli esseri in preghiera si attendano veramente cheleloro
invocazioni vengano esaudite. Oggi ci vorrebbero anime antiche per avere la certezza di essere ascoltati. E
tuttavia credo che, al fondo, si possa dire che il senso piu nascosto della preghiera, nascosto comein una
nube, non sia quello di attendersi la risoluzione dei propri drammi o problemi, ma la speranza di
comprendere a fondo quale sia il sentiero da percorrere nella vita” . Mi permetto un breve commento: i due
termini ebraici per dire” peccato” si possono tradurre con “ shagliare la strada, non colpire |’ obiettivo”
non trovareil sentiero giusto da percorrere nella vita. E infatti scrive Caramore citando Heschel “ questo ci
permette di chiarire che cosa € essenziale e che cosa non lo € per ciascuno di noi. Certamente per Heschel
Dio non e un nome, ma una realta. Solo quando quel nome € vissuto come realta, e non come proiezione
idolatrica della mente — penso si possa dire cosi —, orienta levite verso il bene” . Il mio accento cade su
“orienta” esu il sentiero da percorrere nella vita” : potremmo dire allora che il problema di Dio o non Dio
— possiamo chiamarlo come ci pare — e che non possiamo evitare il problema buttando via la parola. Dio o
non Dio, il problema &: quale eil sentiero da percorrere nella vita? E questo ci accomuna tutti. Solo per
guesto vale la pena interrogarsi. In qualche modo la parola Dio credo che contenga in modo eminente, nella
storia dell’ umanita, questo problema.

Si. Il sentiero da percorrere nellavita. Qui torniamo all’ elemento dellaliberta e del rischio. Nessuno celo
dice, neppurei comandamenti ce lo dicono, sono indicatori di cammino dentro cui ci puo stare di tutto. Cito
un detto dei Padri antichi dellatradizione rabbinica che dice “non staate compiere I’ opera, manon sei libero
di sottrartene”. Figuriamoci se tu, piccolo essere umano, puoi arrivare al compimento di un’ opera, pero hai la
responsabilitadi fare fino in fondo tutto quello che puoi fare.

Ci sono appartenenze, ciascuno si ritrova nella sua storia e nella sua tradizione, maforse non s tratta
nemmeno piu di costruire il dialogo trale religioni, anche perché unareligione € un insieme di tali tante e
diverseidentita che forse il nodo deve esser spostato. Ciascuno lavori dentro ladimensionein cui gli accade
di vivere, con il proprio bagaglio culturale e umano, mail problema é cercare un minimo comune
denominatore di tuttal’ umanita: cosasono i diritti, cosai doveri, quale € il compito verso I’ umanita— come



avrebbe detto Simone Weil che non amavail binomio diritti doveri perché troppo burocratico. Ognuno deve
portare il proprio contributo, ¢’ € un compito che abbiamo verso ogni essere umano, un compito che é dare
pane, casa, Cibo, bellezza, conoscenza, libertd, dignita Lavorare su questi. E utopia? Certo, manon siamo
liberi di sottrarcene. Poi vanno bene le preghiere, il dialogo inter religioso, maho I’ impressione che avolte
guesti siano contenitori, certo contenitori piu sani dell’inimicizia, manon e dentro questi nomi che troviamo
il momento unificante. II momento unificante si trovain basso, partendo dalla comune umanita che viviamo,
e dlargherei questaumanitaal vivente, a rispetto per gli animali, per le piante, per laterra.

Se continuiamo atenere vivo questo spazio e grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Tornapresto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




Gabriella Caramore
La parola Dio

Ha ancora senso oggi la parola
«Dio»? Forse, guardando dentro le
Scritture e nella storia e possibile
rianimare quel movimento che gli
steccati delle dottrine hanno stra-
volto e inaridito. Forse, € possibile
ritrovare in essa lo stesso dinami-
smo delle vite umane e delle stelle.




