DOPPIOZERO

Per una filosofia delle migrazioni

Olivia Guaraldo, Giacomo Mormino
13 Novembre 2020

Un’immemorabile tradizione teorica sembra aver reso la politica ostaggio di una strana pratica di divisione,
segmentazione e personificazione arbitraria del suolo, tale per cui si e finito per identificare come naturale e
indiscutibile qualcosa che invece s da (o almeno si dava) per accordo, storia, talvolta contesa. Tale teoria ha
fatto cosi tanti danni che ancora oggi, non di rado, capitadi ritrovarsi afar coincidere la propria appartenenza
comunitariaa ristretto lembo di terrain cui si € nati, riconoscendo come consimili solo coloro i quali, sulla
base di un’iscrizione alla nascita garantita da corredo genetico, appartengono allo stesso circoscritto suolo.

Con innumerevoli sforzi, i teorici di questamanieradi pensare il mondo si sono spesi in forbite elucidazioni
per mostrare come il gesto inaugurale della politica siaanche la sualinea di orientamento: ovvero quel solco
tracciato aterrache, grazie alladistinzione trail proprio e |’ esterno, riesce ad attribuire a ciascuno il proprio
ancoraggio terrestre come primo e fondamentale premio per il pit antico concorso cui la civilta umanaha
partecipato: quella corsa all’ accaparramento sulla proprieta dellaterra che fin dall’ inizio stabilisce cio che e
mio e cio che e tuo.

Questa origine della civilta— cosi presente quanto cosi immemorabile — non hainquinato soltanto le piu
comuni nozioni con cui pensiamo alla politicae al diritto, ma anche, ad esempio, la geografia che ha
cominciato la suaoperadi cartografia riducendo laterra a perimetro inerte da occupare e misurare, res nullius
o terra incognita per gli esploratori ei cacciatori che davano inizio al’impresa coloniale, superficie (resa)
liscia e vuotain attesa dei suoi futuri occupanti. Da questo punto di vistala storia dell’ umanita puo essere
raccontata come la storiadi un’infinita lotta tra i barbari e gli agrimensori: tragli alacri sezionatori che
suddividendo laterrain parti misurabili hanno costituito nel seno del mondo unaristretta comunita di simili,
ei barbari, coloro che, balbuzienti, non si sono adattati allalingua della sovranita del confine.

Stabilitala proprieta anche sull” ultimo straccio di terra, lavita degli agrimensori pero — ce ne accorgiamo
oggi nel momento in cui il loro dominio sembravolgere al termine —si € dimostrata in definitiva molto
poverae triste: non solo perché continuamente minacciatadai risorgenti fantasmi dell’invasione o del furto
della proprieta— quindi dello smarrimento della propriaidentita; ma anche perché costantemente traversata
dallo spettro della scarsita: scarsitadi spazio, scarsita di risorse, scarsitadi popolazione. Il recinto infatti
sembra essere sempre non abbastanza capiente per contenere I’ aumento della popolazione, e anche le risorse,
in primo luogo quelle ambientali, paiono troppo scarse e in diminuzione per poter soddisfare tutti. Da qui

I’ ansia che la popolazione cresca e non ci sia spazio sufficiente per tutti; labramosia con cui si guardaa di l1a
del proprio steccato lafiorente terradel vicino; la cacciaal territorio limitrofo che diventalo “spazio vitale”
per il sostentamento della sua popolazione; |a preoccupazione per |e ondate migratorie che svilendos sulle
battigie potrebbero succhiargli vialaterrasotto i piedi. L’ agrimensore, difatti, non conosce altro modo di
inventare nuovo spazio, conosce solo il modo di occuparlo e di impadronirsene: |’ occupazione, 0

I’ appropriazione indebita, sono il punto di inizio (maancheil punto di collasso) della suacivilta


https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/per-una-filosofia-delle-migrazioni
https://test.doppiozero.com/olivia-guaraldo-giacomo-mormino

Presto, dunque, I’ agrimensore iniziaa stabilire cio che al’interno del suo territorio risultain eccesso, e
dividendo la popolazione cerca di distribuire la parte in eccesso agli agrimensori vicini. Iniziacosi il
miserabile calcolo delle quote che ogni agrimensore € disposto aricevere; ognuno fa spallucce e cominciano
le moine estive, quando i barbari st muovono in barchetta e sono aiutati dal vento. Quello che érilevante
notare € che, anche qui, il criterio per accettare una piccola parcelladi quei barbari rimane sempre e solo il
terreno: guanto € vasto, quante persone vi risiedono, quante risorse puo avere. Tuttala distribuzione, e la
politica successiva, riporteranno I'insieme di azioni aquel gesto iniziale: lamisura dellaterra.

Siano dungue massimamente benvenuti coloro che, nelle piu diverse forme, si impegnano a smontare questa
storia che da secoli sembra andare avanti uguale, misera e gretta. C' € chi si impegna per mare, organizzando
I"aluto verso quei barbari che scartati di terrain terraflottano per arrivare in un posto che li accolga; chi si
inventa comunita diverse da quelle che fanno della nascita su un determinato suolo nazionale I'imperitura
segnatura di un’ appartenenza; chi, infine, prova a scomporre quella matrice del confine a cui i nostri
ordinamenti sembrano ancora ancorati. E a quest’ ultima categoria che dobbiamo ascrivere lo sforzo
intellettual e che Gianluca Solla e Andrea Cavalletti in L’ avanguardia dei nostri popoli. Per una filosofia
della migrazione (Cronopio, 2020) svolgono. Di fronte al’ attuale proliferazione dei confini e alla spartizione
dellaterrain rigide comunita nazionali, i due curatori mettono su un ensemble di pensatori che ponein
questione il confine come dispositivo epistemol ogico, luogo di disvelamento dell’ ordine della sovranita.

Lungo tutto il testo, gli autori convocati si alternano in una vasta topografia mobile dei nomi di quelli che
I” ordine degli agrimensori ha definito barbari, mache di voltain voltai nostri ordinamenti nazionali



appellano populace, rifugiati, migranti economici, diversi. Ritracciando cosi il racconto delle migrazioni nel
Novecento, attraverso la storia della revoca della cittadinanza degli “ebrei stranieri” durante il fascismo, la
storiadel sottoproletariato italiano migrante raccontata da Pasolini, come anche degli effetti che la pratica
colonialein Algeria haavuto sugli intellettuali engagés in Francia, gli autori provano nel testo aidentificare
ed esibirei dispositivi di inclusione e di esclusione che hanno plasmato |e nostre soggettivita, definito il
nostro habitus, stabilito i nostri modelli discorsivi e, soprattutto, costruito violentemente chi € meritevole di
risiedere in uno Stato, chi no.

Si chiarisca perd immediatamente una cosa. Quando nel testo si parla di dispositivo di inclusione o
esclusione non ci s deve figurare I’ alto muro di cui straparla Trump, meno che mai laMeloni acapo di una
flottigliain pieno Mediterraneo centrale. 1l dispositivo che regola nei nostri giorni ogni formadi spostamento
non produce tanto severe norme riguardanti le linee del confine, stabilisce piuttosto le condizioni di un loro
attraver samento. Quando vociano di chiuderei porti, micali bloccano davvero: alzano soltanto |’ asticella per
cui un porto diventa orairraggiungibile.

Quando I’ ottenimento della cittadinanza viene reso |’ inestricabile selva di concessioni, permessi, visti
temporane, carte “gentilmente” concesse, non si vuol certo dire che I’ attribuzione di cittadinanza risulti
impossibile, si vuol invece prefigurare un percorso di ottenimento della cittadinanza come infinita corsa ad
ostacoli, processo continuo, implicato in ogni istante di vita e in ogni atto dell’ esistenza, a cui e difficile
attribuire un inizio o unafine. Come dice Abdelmalek Sayad ricordato da Fabio Raimondi nel libro,
I’integrazione nello stato deve diventare “la curva asintotica che possiamo tracciare al’ infinito e che non
toccheramai I’ ascissa’: una cittadinanza che si deve sempre meritare, con sempre nuovi sforzi, con il sudore
elafatica, con I’umiliazione e la genuflessione, con il ringraziamento e le ore di lavoro in nero —in una
torsione della bio-politica per cui |la morte diventa piu probabile e vicinadi quellavitaresa ormai
impossibile. Il dispositivo del confine, allora, non esclude semplicemente, piuttosto istituisce delle zone dell’
indistinto: ovvero forma una situazione di soglia, di non-dentro e di non-fuori, che rimane incarnata nelle
persone soggette ai dispositivi di confine: il migrante, potremmo dire, portera sempre con sé al’interno dello
Stato una sorta di alone d’ estraneita personale.

Lo ricorda molto bene Alberto Toscano interrogandosi sui nomi, o meglio sull’ assenza di nomi chei barbari
nei nostri ordinamenti hanno: nomi indefiniti come ‘straniero’, ‘indigeno’ e, ovviamente, ‘ migrante’, “nome
dalla coloritura zoologica e, significativamente, mai impiegato per i bianchi”. Esistere — o sappiamo fin dalla
nascita—significaa contrario dotarsi di un nome, esistere attraverso un nome che diventail primo vettore di
eguaglianza, cio che rende lavita possibile. Negli abissali fondali del Mediterraneo come negli abusi
quotidiani, a contrario, lavitas nega proprio dimenticandone il nome. Cosi I’ umanita, abbandonata nella

morte priva anche del nome, viene ricordata e contata solo nella statistica.

Oggi lo scenario, lo sappiamo, € ulteriormente complicato dalle migrazioni dettate dai cambiamenti climatici
e dalle trasformazioni geo-terrestri, che nel libro trovano spazio grazie agli illuminanti interventi di Fabrice
Olivier Dubosc, Déborah Danowski ed Eduardo Viveiros de Castro. Proprio per questo, all’ interno della
catastrofe ecologica e umanitaria, gli autori sentono ancora pit urgente la necessita di rilanciare la sfida di
una politicale cui precondizioni siano la prossimita non voluta e la coabitazione non scelta con chi, perduta
la propriaterra, deve inventare una nuova comunita cui partecipare. Che siail demos per gli antichi greci
(spiegato da Gianluca Sollain quanto contrapposto al’ ethnos) o il popolo avenire (di cui nel testo dicono
Pierandrea Amato e Danowski-Viveiros de Castro), cruciale € per tutti gli autori immaginare nuove
appartenenze comunitarie che riescano a smarcarsi dai legami biologici, di sangue, di stirpe e di famiglia che,
dicevamo all’inizio, hanno finito per personificare un territorio e attribuire cittadinanza politica solo in



dipendenza dalla nascita.

Prima chiamavamo piuttosto misera e sempre minacciata dalla scarsita lavitadi quelli che fanno del
territorio la precondizione eil punto d arrivo della politica; questa resta tuttavia ancora il modo attraverso cui
immaginiamo le nostre identita, legati come siamo a una narrazione dell’ agrimensore che ancora ci affascina.
Ecco perché sono tanto necessari e urgenti quegli sforzi teorici e immaginativi che scalzino quella storiadalla
sua cosiddetta posizione fondativa. Solo resistendo a vortice di un’ origine che comanda e ne dettai modi di
funzionamento, la politica potrebbe essere finalmente pensata non piu a partire da un territorio (lieu) ma
come luogo di costruzione di ambienti comuni (milieu): come cio che si costruisce insieme e che rimane
sempre tranoi (mi-lieu), luogo inappropriabile per ogni agrimensore.

Ma appunto sta anche in questo la difficoltadi ogni sforzo teorico-politico che si voglia solidale, generativo,
accogliente, poichéil lato tragico della narrazione del barbaro e proprio la suainappropriabilita, la sua
irrappresentabilita, per uscire dalla quale crediamo non basti semplicemente un’identificazione e

un’ esibizione del “funzionamento dei dispositivi” (del confine, dell’ identita, della migrazione); o meglio, per
citare infedelmente Marx, la coscienza di classe sembra non portarci automaticamente allarivoluzione. Anzi,
diciamo di piu: forse |I'impasse teorico-politica piu grande nella quale siamo tutte e tutti, in primo luogo chi
scrive, catturati sta proprio nel restare confinati e prigionieri di unaiconoclastia, di unrifiuto di un dire
assertivo, affermativo, propositivo sulla vita buona, che riusciamo a esprimere solo ex negativo, solo
criticando il dispositivo.

L’ approccio teorico del nostro tempo sembra cosi sentirsi pit a proprio agio nell'esibire, sviscerare, aprirei
dispositivi, che nell’immaginare nuove figurazioni del vivere collettivo; e lo sguardo critico, in questo modo,
finisce per assumereil piglio indagatore di unalezione di anatomia dove il corpo sotto scrutinio non e pero
piti salvabile. E cosi cheinvitiamo i lettori e lelettrici ad affrontare la lettura del libro come prima parte di un
lavoro su unafilosofia della migrazione che indaga tutta la povertaimmaginativa cui una certaideadella
politicaci halungamente costretto. Una volta chiuso il libro, pero, lettori e lettrici sentiranno come

I’ orizzonte di senso cui la migrazione apre resta ancora tutto da inventare, scrivere e praticare.

Se continuiamo atenere vivo questo spazio e grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Tornapresto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero







