DOPPIOZERO

Divenireinvertebrato

SilviaVizzarddlli
1 Dicembre 2020

Non tutto cio che accade chiede di essere interpretato, compreso. Talvolta, soprattutto quando I'evento si
manifestain un tempo cairologico, indeterminato e qualitativo, un tempo "nel mezzo" in cui accade qualcosa
di speciale, ci domanda piuttosto di spostarci, di cambiare posizione, di modificare |'assetto. Naturalmente da
guesta del ocalizzazi one scaturiranno nuove interpretazioni, nuovi significati, ma primadi tutto s tratta di
traslocare, di rivoluzionare il setting della nostra vita. E noto, traslocare & un'operazione altamente
riconfigurante, in nulla simile a una contingente variazione di dettagli decorativi. Traslocare significa
affacciarsi su paesaggi diversi, vedere mondi inconsueti, persino modificare la propriocezione del corpo nello
Spazio o guardare con occhi diversi |a persona che vive con noi.

Daotto mesi, circa, percepiamo la durata di un evento, come quello della pandemiain corso, che ci intimadi
cambiare assetto. Non rispondere a questo insistente invito, significa sbattere come falene al muro di una
doppiainterpretazione. C'é da un lato chi sostiene che nulla sianuovo, che di virus ed epidemie la storia
dell'umanita e piena, cheil virus e parte del nostro corpo, € un nostro ospite per quanto sgradito. In questo
caso prevale uno spirito di annessione, di addomesticamento: nulla di nuovo e accaduto, il virusein noi.
Dall'atro lato, c'é chi contempla attonito e rassegnato il drammatico spettacolo di una natura che fail suo
gioco, che dispiegala sua potenza, di una vita che batte, che pulsa, ignorando ed estromettendo laforma di
vita che noi incarniamo. Catapultato fuori dai concatenamenti delle forze in gioco, I'essere umano s fa
spettatore dell’ inesorabile necessita del reale, partecipando a un destino, a unafatalita.

E possibile immaginare unaterzavia: traslocare in un quartiere in cui assoluta prossimita o distanza fatale
non hanno piu diritto di cittadinanza. Certo, il virus ci suggerisce che lavita é assai piu estesa del nostro
minuto e parziale punto di osservazione, ma questo non significa che il nostro compito finisca qui. Pit estesa
non vuol dire che ci tagliafuori, , a contrario, che ci include. Sentirsi parte del gioco, e lo siamo
effettivamente, € anche il primo antidoto all'angoscia.

Con quale luogo ideale dobbiamo dunque prendere confidenza? La filosofia contemporanea ha oramal messo
afuoco, in una correlazione implicita o esplicita con gli sviluppi dellafisica quantistica, una questione
formulabile a partire da un paradosso: esiste una relazione fondata sul non-rapporto. Larelazione tra esseri
ed enti non e avvicinabile, o 1o € solo parzialmente, secondo il paradigma della continuita, della tessitura di
fili che garantiscano 'intesa, la comunicazione, non € pensabile pontificando, gettando ponti. Ben
diversamente, tutto si gioca nel valorizzare separatezze, interruzioni, lacune, baratri, che, pur restando
insaturabili, s mostrano capaci di istituire legami e relazioni, o meglio correlazioni. Evidentemente s tratta
di scommettere su una nuova concezione di “legame” e di “relazione’, capace di sacrificare ogni deriva
fusionale dell’ empatia, ogni paradigma continuista, mettendo in discussioneil principio di ragion sufficiente,
afavore di una diversa causalita basata sul rapporto in distans. E il pensiero francese contemporaneo che, pitl
di altretradizioni, ha saputo confrontarsi con questo paradosso.


https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/divenire-invertebrato
https://test.doppiozero.com/silvia-vizzardelli

Penso soprattutto a Levinas, Derrida, Deleuze, Lacan, Blanchot. L' atrimenti che Essere, la différance, i
concatenamenti e le correlazioni, la causalita psichica come causalita a distanza, larelazione fondata sul non-
rapporto: sono le trovate concettuali e linguistiche che hanno consentito agli autori sopra menzionati di
mettere al lavoro questo monstrum del pensiero contemporaneo. Scriveva Blanchot in La conversazione
infinita: “Conoscere mediante lamisura dell’“ignoto”, tendere alla familiarita delle cose senza intaccarne

I estraneita, riferirsi atutto mediante I’ esperienza stessa dell’ interruzione dei rapporti, significa
semplicemente sentir parlare e imparare a parlare”. E la stessa distanza che separa gli amici, quando sono ben
scelti: solitari, non solidali né empatici, ma alleati nella necessita di tacere insieme, e di fare di questo spazio
bianco, di questo intervallo, di questa assenza di legame, I’ occasione del loro sodalizio.

E un pensiero che si lascia corteggiare dalla chiaroveggenza e che non disdegna di assaporare mondi magici,
purché, come e accaduto a Derrida, si siadisposti ainscrivereil sortilegio nel normale commercio dellavita
quotidiana, passando dai fenomeni microscopici aquelli macroscopici con disinvoltura, creativita e liberta.

Da questa chiaroveggenza s lasciaammaliare e condurre una bellissima raccolta di saggi dal titolo Divenire
invertebrati. Dalla Grande Scimmia all'anti specismo viscido, a curadi Massimo Filippi e Enrico Monacelli
(ombre corte, 2020). Un libro-officina, un laboratorio di sperimentazione al'incrocio di discipline diverse,
filosofia, fisica, biologia, medicina, sociologia, letteratura, arte, disposto afarsi contagiare dal potere
trasformativo delle parole e dei loro accostamenti. Un libro in cui la sperimentazione linguistica, il coraggio
lessicale va di pari passo con la spregiudicatezza dell'ideazione. Chetipo di relazione € quella con I'alterita
assoluta? Una domanda vertiginosa a cui cercano di rispondere i saggi raccolti e tradotti in questo volume.

Naturalmente I'alterita assoluta ha vari volti che si aprono a distanze da noi apparentemente diverse. Altri
sono gli enti ele cose del mondo; altri gli animali non umani, dalle meduse, polpi, corali - esseri viventi
viscidi, invertebrati dotati di agency, “vicini madistinti dalle culture umane (Dogman Von Engen, p. 128) —
ai pet, nostri compagni di vita; altri i nostri consimili; altri siamo noi per noi stessi.




Sembra un climax che procede da un massimo a un minimo di distanza, fino araggiungereil rapporto piu
prossimo con la nostra stessaformadi vita. Invece - questo € il nucleo ardente di tutto il discorso, quello che,
come diceva Rilke di fronte al torso arcaico di Apollo, ¢i induce a"cambiare lanostravita" - ladistanza é
sempre la stessa ed e una distanza infinita, ovvero unainterruzione. E tutte le interruzioni ci insegnano molte
cose, primadi tutto a saltare, proprio come fanno gli elettroni quando transitano da un livello energetico
maggiore a uno minore emettendo pacchetti discreti chiamati “fotoni”, ad abbandonare I'assetto, a corteggiare
le virtualita della perdita dell'equilibrio, della vertigine, ad attribuire a pensiero la capacita di toccare
I'impensabile, di desiderare I'ignoto. Si anche in noi stessi occorre saltare, perché il nostro destino € quello di
non raggiungerci.

Robert Browning, poeta e drammaturgo, ha usato una formula particolarmente efficace per dire tutto questo:
“La portata dell’ uomo deve andare oltre la sua presa, atrimenti a che serve lametafora?’. E possibile
estendere la nostra portata nel mondo, istituire relazioni con cio che vive e si muove a di ladellasoglia,
senza che, tuttavia, cio significhi garantirne la presa. La metafora &€ un buon esempio, selas intende come
formazione attiva, capace di spostare |’ assetto del pensiero, e non come produzione sur place del soggetto
pensante.

Intanto, una considerazione di metodo che riesco a premettere in modo vivido grazie a quanto Massimo
Filippi e Enrico Monacelli scrivono nell'introduzione. 1| metodo non e altro che un posizionamento, e non e
sempre facileindividuare il luogo dacui s parla soprattutto quando va cesellato con finezza, facendosi
spazio traluoghi del pensiero attigui ma, di fatto, fuorvianti. Insomma, per essere piu diretti, di alterita, di
diversita, di animalita sono piene le nostre bocche, soprattutto negli ultimi anni. Si tratta dunque di gettare un
occhio vispo, acuto e appassionato su questa proliferazione di contenuti extra e disumani, per far emergere la
specificitadel proprio punto di enunciazione. L'enunciato inganna, perché e pericolosamente simile nei vari
discorsi, flirtando con una certa area tematica. Cambiail punto dacui s parla, eil luogo scelto dagli autori di
guesta antologia mi sembra molto fecondo. Insomma, un luogo da coabitare facendos strada nellanebbia. Si
tratta, in effetti, di farsi spazio tra due prospettive solo apparentemente contrastanti.

Dauna parte, abbiamo I’ approccio pit classico inaugurato dall’ antispecismo di Peter Singer e Tom Regan,
definito dai curatori del volume, “assimilazionista’ perché rivolge all’ animalita un’ attenzione
antropocentrica, impegnata a riconoscere nell’ animale non umano i tratti che lo rendono simile a vivente
umano. E un approccio empatico-fusionalein cui “I’umano resta il paradigmadi riferimento, la differenza
animale é stemperata e tutto il vivente viene assimilato a un universale astratto (e pluribus unum, nella
migliore tradizione kantiana)” (p. 15). Dall’ altra parte, secondo una postura solo apparentemente alternativa,
guella congerie di pensatori e pensatrici capaci di immaginare la assoluta alterita degli animali non umani e
dellaNaturain generale, intesa come archetipo puro e incontaminato, tenuta lontana dalla nostra specie
corrotta dalla cultura, dall’ artificio, dallatecnica. A questa visione speculare viene dato il nome di animal-
straight. Due posizioni che hanno indubbiamente il vantaggio argomentativo di giustificare e motivare una
reazione contro il maltrattamento e lo sfruttamento animale, malo fanno a partire da un presupposto
incondivisibile: quello di considerare I’ Uomo come unitadi misurasiachelo s intendain chiave empaticae
continuista, siain chiave dissociativa e luciferina.

Nel primo caso, parleremo, appunto, di antropocentrismo, nel secondo di antropodecentrismo. Qui torniamo
al punto da cui siamo partiti. Larelazione, nel primo approccio, e fusionale e irrispettosa delle vere
differenze, mentre nel secondo caso € proprio il rapporto ad essere sacrificato sull’ altare delladiversita



assoluta, chetirafuori I'Uomo dal campo delle correlazioni, dei concatenamenti, del contagi, e delle
reciproche influenze.

Quale dungue la proposta che ricaviamo dai saggi qui raccolti? Larisposta piu articolata e persuasiva viene
dal lungo saggio di Karen Barad dal titolo La performativita queer della natura. La postain gioco e
impegnativa. Si tratta di sovvertire alcuni presupposti dell’ ontologia classica: il postulato dell’ esistenza di
entita discrete dall’identita e dai confini ben stabiliti; dello spazio come una sortadi contenitore entro il quale
si verificano gli eventi; del tempo inteso secondo parametri lineari; degli effetti che seguono le cause. “I tagli
agenziali — le intra-azioni —non producono separazioni (assolute), masi fanno carico della separabilita
agenziale — differenziazione e correlazione (che sono un solo e unico movimento, Non processi consecutivi). |
tagli agenziali rielaborano radicalmente le relazioni di giunzione e disgiunzione. Intesain questo senso la
separabilita, |a separabilita agenziale, € una questione di eterogeneitairriducibile, per nullainficiatada
relazioni ereditarie che tengono insieme il disparato e senzaridurre ladifferenzaall’identita’ (Barad, p. 105).

Lo studio dei fenomeni di performativita queer della natura, i fulmini, le cellule dei trigoni, gli atomi e gli
umani evidenziano forme di interazione correlativa che rendono inservibile e scardinano il concetto
tradizionale di causa, prospettando un modello di causalita“sconcertante” ispirato ad un’ontologia
quantistica: una causalita a distanza, quella che Einstein non esitava a definire spooky action in distans per
riferirs a principio dell’ entanglement che nel nostri giorni affanna da un punto di vista epistemologico la
teoria quantistica, poiché mette in scacco il principio di localita. Quest’ ultimo affermava che oggetti distanti
non potessero avere influenzaistantanea |’ uno sull’ altro, poiché il passaggio di informazioni tra diversi
elementi di un sistema puod avvenire soltanto grazie a una sequenzadi interazioni causali che agiscono
spaziadmente dall’inizio alla fine senzatagli, senzainterruzioni. L’ entanglement, o correlazione quantistica,
presuppone invece che lamisura di un’ osservabile di un sistema agisca simultaneamente sul valore di altri
che si trovano spazialmente separati. Nel primo caso, per sostenere la catena causale, occorre la prossimita,
nel secondo caso la correlazione non classicamente causale si produce anche ad enorme distanza. L’ ipotesi €
che osservando in profondita, fuori dai luoghi comuni e dalle abitudini di pensiero, I'interazione tra entita
faccia collassare |a causalita classicamente intesa e richieda una propensione ad accogliere nel pensiero la
chiaroveggenza della natura: quella disseminazione di forme di vita, di intelligenze differenti che non fanno
serie, come osserva Claudio Kulesko (pp. 29-47), perché non ripetono modelli archetipici ma moltiplicano
I’ esistente in infinte variazioni.

Divenire invertebrato. Dalla Grande Scimmia all’ antispecismo viscido, a curadi Massimo Filippi e Enrico
Monacelli, ombre corte, Verona 2020, pp. 160.

Se continuiamo atenere vivo questo spazio € grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



http://www.ombrecorte.it/index.php/prodotto/divenire-invertebrato/
https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




Divenire invertebrato

Dalla Grande Scimmia all’antispecismo viscido

Introduzione e cur
di Massimo Filippi e Enrico Monacell

Prefazione di Alessandro Dal Lag



