
 

La semplicità è complessa 
Ugo Morelli
6 Dicembre 2020

“Questo desiderio di semplificazione è giustificato, la semplificazione non sempre lo è. È un'ipotesi di lavoro,
utile in quanto sia riconosciuta come tale e non scambiata per la realtà; la maggior parte dei fenomeni
storici e naturali non sono semplici, o non semplici della semplicità che piacerebbe a noi”

[Primo Levi]

 

Quando nella vita di ogni giorno o in un esperimento, il volto intenzionalmente immobile della madre viola
le regole dell’intersoggettività e della reciprocità che la bambina o il bambino hanno imparato a conoscere e
che utilizzano per regolare gli scambi affettivi, quella sospensione causa disagi e risposte in termini di
diminuzione dei comportamenti sociali. Una modulazione intenzionale minima e tutto sommato
apparentemente semplice, alterata dal cosiddetto paradigma del volto immobile (still-face paradigm), può
essere un buon esempio di come semplicità e complessità indichino di fatto le stesse dinamiche e gli stessi
fenomeni. In fondo, un gesto semplice, quello di sospendere le espressioni simulando un volto immobile,
contiene tutta l’elevata complessità dell’intersoggettività, della relazionalità, del riconoscimento e
dell’empatia.

 

È una questione di punti di vista e di relazione tra chi osserva e chi è osservato, tra l’osservatore e la cosa
osservata. La complessità, quindi, non è solo una teoria, né una delle tante modalità di analizzare un
fenomeno, ma è bensì un orientamento, un modo di assumersi la responsabilità della propria posizione nella
relazione conoscitiva ed esistenziale con gli altri e il mondo. Per dirla con Nietzsche è un modo per cercare di
non diventare “specialisti senza spirito e gaudenti senza cuore”.

I vincoli e le possibilità di abitare la complessità, di porsi con un’apertura in grado di contenere la
propensione falsamente rassicurante alla semplificazione, per attraversare il nostro difficile presente, sono i
temi conduttori del libro di Mauro Ceruti e Francesco Bellusci [M. Ceruti, F. Bellusci, Abitare la complessità
. La sfida di un destino comune, Mimesis, Milano-Udine 2020].

 

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/la-semplicita-e-complessa
https://test.doppiozero.com/ugo-morelli




 

Dopo che Ceruti è stato l’artefice dell’introduzione in Italia dell’evoluzione dei paradigmi della conoscenza
che progressivamente riconoscevano la complessità del vivente e delle sue forme di vita organizzata, in
particolare curando insieme a Gianluca Bocchi un volume che fu un punto di svolta, La sfida della
complessità, ora con Francesco Bellusci si impegna, con una passione etica e scientifica allo stesso tempo, a
individuare origini e manifestazioni di un’epistemologia e di prassi più che mai necessarie, per abitare la
complessità del mondo in cui viviamo. Il libro contiene prima di tutto un percorso critico verso la “tentazione
semplificatrice”. La complessità, tratto costitutivo del vivente, era già implicita nelle rivoluzioni che l’hanno
introdotta nei nostri sistemi di conoscenza. La prima breccia, come ricordano gli autori, fu aperta con la
scoperta dell’irreversibilità e l’entropia del secondo principio della termodinamica, introducendo
l’indeterminazione e il caso, laddove regnava il determinismo. Nella seconda metà del ventesimo secolo, poi,
si è progressivamente affermato il riconoscimento della Terra come sistema vivente integrato e complesso, da
studiare e cercare di comprendere mediante l’ibridazione di molteplici discipline afferenti all’ecologia. 

 

 

I principi fondamentali della “scienza classica” ricevono allo stesso tempo un’accelerazione, una critica e una
rivisitazione, che progressivamente si espandono fino a metterne in discussione alcuni epistemi
caratterizzanti. Quegli epistemi si manifesteranno, da fonti indiscutibili che erano, almeno in parte come
principi metafisici e assunti pregiudiziali. Come sempre una rivelazione è anche ri-velamento, nel processo di
conoscenza, e questa è stata ed è forse una delle principali fonti di stupore e bellezza del riconoscimento della



complessità, ma anche una delle principali cause di resistenza e difesa a cambiare idea e paradigma. Ad
essere messi in discussione sono stati: il principio del determinismo universale, che consente la prevedibilità
del futuro in base agli eventi del passato; il principio di riduzione, che suggerisce di interpretare il tutto a
partire dagli elementi di base che lo costituiscono; il principio di disgiunzione, che isola e separa gli oggetti
prescindendo dalle loro relazioni reciproche, dal loro contesto e dal loro rapporto col soggetto conoscente [p.
37]. Insomma, la pretesa di rivendicare una posizione di neutralità rispetto all’oggetto si configura alfine
come una ricerca delle condizioni per voler vedere senza occhi. Ciò non abolisce certo il rischio del filtro
della conoscenza, ma una cosa è negare quel filtro e volerne prescindere, un’altra cosa è considerarlo
condizione costitutiva del processo stesso di conoscenza.

 

Criticando il mito dell’onniscienza, Ceruti e Bellusci sviluppano una critica che risuona delle posizioni di
Richard Rorty e di Aldo Giorgio Gargani, mettendo in discussione la conoscenza come mero
rispecchiamento, che finisce per negare la vita e l’incessante divenire temporale della differenza, in cui la vita
si manifesta continuamente. La volontà di semplificazione, implicita in questo orientamento, rischia
continuamente di tradursi in volontà di purezza, influenzando forme di pensiero e di azione, non solo in
campo strettamente scientifico. Mentre è evidente come sia la conoscenza stessa ad essere un fenomeno
complesso, un fenomeno di continua traduzione e costruzione dell’esperienza e dei dati, governato
dall’incertezza costitutiva della stessa epistemologia genetica che sostiene il rapporto tra soggetto e sapere.
Contro la conoscenza concepita come un rapporto di depurazione Ceruti e Bellusci richiamano nel libro il
monito di un caro maestro, Heiz von Foerster: “Agisci in modo da aumentare il numero delle possibilità, per
te e per gli altri”.

 

I progressi della fisica e della biologia dagli inizi del ventesimo secolo e anche prima, non hanno smesso di
metterci di fronte alla complessità dei fenomeni e al nodo inestricabile di autonomia e dipendenza che
connota tutto ciò che è vivente. Gli autori dedicano non poco spazio nel loro libro a convocare alcuni dei più
importanti padri fondatori degli orientamenti che hanno portato al riconoscimento della complessità dei
fenomeni e delle loro manifestazioni, dai più elementari, fino allo spazio e al tempo profondi. Nel momento
in cui Gaston Bachelard, ad esempio, sostiene la necessità di porre “l’ideale di complessità della scienza
contemporanea” di fronte all’epistemologia cartesiana, e afferma che: “Lungi dall’essere l’essere a illustrare
la relazione, è la relazione che illumina l’essere” [Il nuovo spirito scientifico, Mimesis, Milano – Udine
2018], pone alcune delle basi che porteranno a scardinare l’intuizione e la semplicità come fattori basilari
della conoscenza. È anche con il contributo rilevante di Georg Simmel che Bellusci e Ceruti decidono di fare
i conti, alla ricerca dei fondamenti antropologici della conoscenza. Una volta posta la differenza tra
complessità e complicazione, come ha chiarito Marco Belpoliti, risulta progressivamente chiaro come la
complessità sia fatta di legami, di interazioni, di integrazione, di emergenza, di connessioni indistinguibili;
mentre la complicazione ha a che fare con l’accumulazione, le differenziazioni, con composti scomponibili e
semplificabili.

 

L’esigenza di una razionalità allargata diviene necessaria per creare una radicale riconversione delle forme di
intelligibilità del mondo, che ponga al centro il mutamento e l’evoluzione e non solo la permanenza. La
ricerca delle condizioni per affermare un orientamento epistemologico e operativo come quello della
complessità si trova a fare i conti con la razionalità classica, fondata sulla certezza e sul determinismo. Quella
certezza ha creato un modo di pensare diffuso, quella che si può definire una forma mentis dominante,
interessando i comportamenti intellettuali, morali e sociali. Importante sarebbe approfondire le ragioni di una
presa così diffusa e profonda sui modi di pensare, domandandosi a quali processi mentali e relazionali quella
presa corrisponda e quali esigenze di rassicurazione soddisfi. Quel modo di pensare si è così radicato, come
aveva acutamente riconosciuto Aldo Giorgio Gargani, da configurare “la razionalità umana come una natura:

https://www.doppiozero.com/materiali/made-in/il-dizionario-della-complessita


da un lato come natura del pensiero, più precisamente come ‘leggi naturali del pensiero’, e, dall’altro, come
struttura oggettiva del mondo” [Crisi della ragione, Einaudi, Torino 1979; pp. 9-12].

 

L’orientamento della complessità parla di una causalità circolare e di coevoluzione come caratteri distintivi
dei sistemi viventi di cui noi stessi siamo parte. A connotare quei sistemi è l’incertezza che non solo è
costitutiva ma, quanto più si approfondiscono gli strumenti della conoscenza, più si spalancano le porte
dell’ignoto. Anche la compartimentazione dei saperi ci pone di fronte al rischio della specializzazione che da
un lato illumina un punto soltanto in maniera particolare, ma dall’altro rischia di accecare su tutto il resto.
Uno degli effetti più rilevanti dell’avvento dell’orientamento della complessità, che allo stesso tempo è fonte
di resistenza alla sua affermazione, riguarda l’anacronismo dei nostri sistemi mentali educativi e sociali [p.
75], rispetto alle sfide che in termini sociali e politici ci troviamo oggi ad affrontare. Ceruti e Bellusci parlano
di “incommensurabile tragedia” mettendo a tema il rapporto tra quella che chiamano la nostra posizione
recalcitrante e miope di fronte alla interdipendenza e globalità del mondo in cui ci troviamo a vivere, mentre
persistiamo nell’uso di vecchi paradigmi a cui quel mondo sfugge in quanto non sono in grado di aiutarci a
leggerlo e ad abitarlo. Le trasformazioni dell’ultima parte del ventesimo secolo, a partire dalla caduta del
muro di Berlino, ad esempio, portano la politica non a orientarsi verso il nuovo paradigma della complessità,
ma al diktat neoliberale, mostrando che il muro del semplicismo non è caduto.

 

Riferire l’orientamento della complessità all’analisi della condizione umana sul pianeta Terra è un compito
che Ceruti e Bellusci si danno, con questo libro. Tra globalismo neoliberista, risorgere di nazionalismi e
fondamentalismo religioso, “Affiora”, scrive l’autore, senz’altro l’idea che la mondializzazione possa essere
qualcosa in più dell’estensione del mercato su scala planetaria e della riduzione degli esseri umani a
consumatori e a oggetti di consumo. Ovvero, un’avventura nuova e complessa dell’umano, sotto il profilo
non solo economico, ma etico, politico e antropologico, capace di prospettare nuovi interessi comuni a tutta
l’umanità e di fare appello in sua difesa a una politica rigenerata, a livello nazionale e mondiale” [p. 94]. La
complessità assume le caratteristiche di un modo di rapportarsi alla realtà e non è “una cosa in sé”. Invita ad
assumere lucidamente i nostri modi di configurare, rappresentare, modellare concetti, nel tentativo che
facciamo di conoscere il mondo e affrontare problemi. Il principio di ecologia di azione formulato da Edgar
Morin torna particolarmente utile, secondo gli autori, per elaborare una nuova arte del governo all’altezza del
presente. L’azione, infatti, una volta che si esprime in un dato contesto tende a sfuggire persino alla volontà
di chi l’ha proposta, ed entra in un gioco di azioni e retroazioni molteplici, rischiando di essere trascinata
oltre le sue finalità, fino a rischiare di andare in direzione contraria. Ceruti e Bellusci così giungono a
formulare la necessità di una democrazia dell’interazione, basata su consultazione e comunicazione; di una
democrazia di esercizio basata sul principio di responsabilità e sul parlar franco (la parresia) della Grecia
antica secondo la ricostruzione di Michel Foucault; di una democrazia della prossimità in grado di
valorizzare le forme di autogoverno dei cittadini mediante la partecipazione diretta.

 

Criticando lo spettro dell’uomo semplificato, e tematizzando la condizione umana di essere sulla stessa barca,
come lo stesso Ceruti argomenta in un piccolo libro pubblicato quasi contemporaneamente [M. Ceruti, Sulla
stessa barca, Qiqajon, Comunità di Bose, Magnano 2020], invitando al coraggio di essere moderni, per la
seconda volta, evocando una importante e cruciale riflessione di Bruno Latour relativa al fatto che non siamo
mai stati moderni, di fatto. Prendersi cura di noi e del mondo con l’educazione e il buon governo è l’obiettivo
a cui può aiutarci a giungere un buon uso dell’orientamento della complessità.

Tutto il libro di Ceruti e Bellusci, mentre tende con passione a questo obiettivo, allo stesso tempo non smette
di interrogarsi sulle resistenze che l’orientamento della complessità ha incontrato e incontra non solo nel
senso comune, ma anche tra i cosiddetti addetti ai lavori. Forse Gaston Bachelard, che è un compagno di
strada degli autori, in questa sua esplorazione, aveva visto qualcosa di importante quando si era soffermato



sulla funzione che svolge, nel rendere difficile cambiare idee e comportamenti, l’ostacolo epistemologico.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero



