## **DOPPIOZERO**

#### Al cinema con lo psicanalista

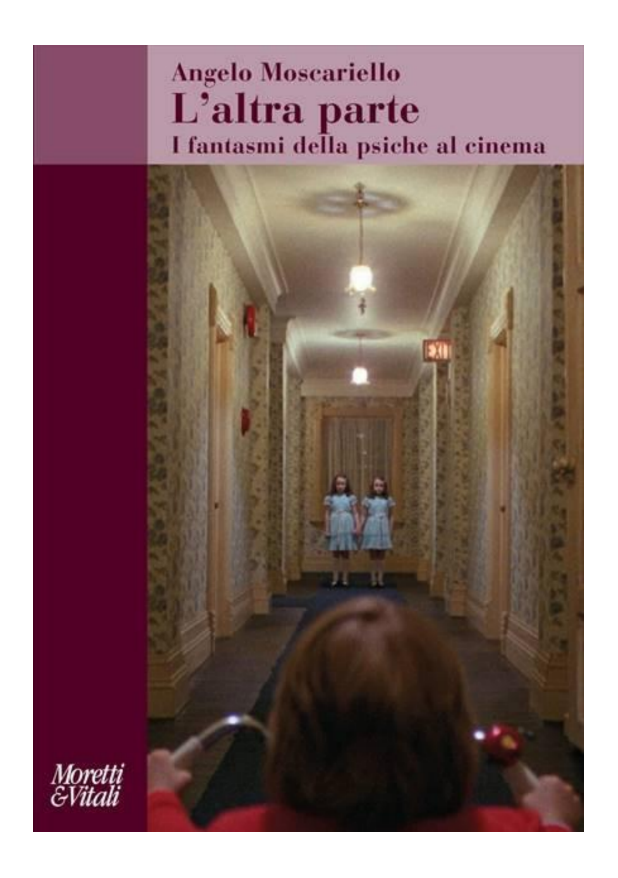
#### Moreno Montanari

9 Dicembre 2020

Cinema e psicoanalisi, come ci ricorda Vittorio Lingiardi nel suo *Al cinema con lo psicoanalista* (Cortina editore, 2020, pp. 203, euro 15) nascono insieme: â??nel 1895, mentre i fratelli Lumià re proiettano al pubblico del *Gran Caf*é *del Boulevard des Capucines* le loro scena di vita quotidiana, Sigmund Freud pubblica gli *Studi sullâ??isteria* e *Il progetto di una psicologia*â?•.

E sebbene allâ??inizio sia Freud a restare â??completamente ammaliatoâ?• dal flusso di immagini che usciva da quella che allora, come tutti, chiamava la â??lanterna magicaâ?•, con il passare del tempo, fu piuttosto il cinema a subire il fascino della psicoanalisi, specie di quella junghiana benché nella vastissima produzione di Jung, a quanto mi risulta, non si trovi mai alcun esplicito riferimento alla settima arte. Tuttavia il suo approccio al linguaggio dei sogni, più simbolico e meno semiotico rispetto a quello di Freud, è stato considerato da molti registi cinematografici più adatto a rendere lâ??essenza del cinema, non a caso definito a lungo â??la fabbrica dei sogniâ?•. La ragione, secondo Federico Fellini, è che â??Freud vuole spiegare ciò che siamo, mentre Jung è un compagno di viaggio, uno scienziato veggente (â?!) ci accompagna sulla porta dellâ??inconoscibile e lascia che vediamo e comprendiamo da soliâ?• (F. Fellini, *Sul cinema*, a cura di G. Gazzanini, Il saggiatore, Milano, 2019, p. 131).

Il discrimine Ã" probabilmente dovuto al diverso modo in cui i due si aprivano al materiale inconscio, specie per come appare in sogno, al quale molti registi hanno paragonato il cinema; mentre Freud sembrerebbe interessato soprattutto a rintracciare il significato latente e inconscio da portare alla luce della coscienza, sotto forma di messaggio decodificato, il fondatore della psicologia complessa, poi meglio nota come del profondo, guarda al sogno come a un linguaggio altro che non necessita â??di nessuna interpretazione, rappresenta il suo proprio significatoâ?•, non Ã" dunque â??un travestimento di qualcosa di diversoâ?• ma costituisce semmai un diverso modo di organizzare lâ??esperienza e il senso, che potrebbe aiutarci a ridimensionare quello che chiamava â??il monoteismo della coscienzaâ?• e del quale, dunque, dovremmo fare tesoro (C. G. Jung, *Psicologia e Religione, Opere* vol. 11, *Bollati Boringhieri*, pp. 86 e 400).



Un approccio che sembrerebbe essere consonante a quello di Lingiardi se  $\tilde{A}$ " vero, come scrive, che dopo aver visto un film si sente pi $\tilde{A}^1$  analizzato che analista,  $\hat{a}$ ??la mia poltrona, per una volta non  $\tilde{A}$ " dietro per interpretare, ma davanti per partecipare $\hat{a}$ ?•,  $\hat{a}$ ??analista  $\tilde{A}$ " il cinema, definito  $\hat{a}$ ??un supervisore attento dei nostri sintomi, la memoria della nostra commozione, il rabdomante di una sorgente erotica sepolta $\hat{a}$ ?•, nonch $\tilde{A}$ © un fenomenale dispositivo psicodinamico perch $\tilde{A}$ ©  $\hat{a}$ ??una mente che incontra una storia non  $\tilde{A}$ " pi $\tilde{A}^1$  la stessa $\hat{a}$ ?• (Lingiardi, p. 2).

Dichiaratamente junghiano Ã" lâ??approccio di Angelo Moscariello, *Lâ??altra parte. I fantasmi della psiche al cinema*, (Moretti & Vitali, pp. 117. Euro, 12) secondo il quale â??davanti allo schermo Jung Ã" meglio di Freudâ?•, per il suo modo di invitarci a preservare il mistero che caratterizza tanto il linguaggio simbolico delle immagini, quanto, per Godard, quello del cinema (p. 20).

Moscariello ci invita infatti a sondare quei fantasmi della psiche che un certo tipo di cinema, non didascalico, si rivela capace di rappresentare offrendoci la possibilitĂ di portare alla coscienza â??lâ??altra parte della psiche che abita nascosta dentro di noiâ?• e di rivelarsi così una straordinaria opportunitĂ per il â??laboratorio trasformativoâ?• dellâ??inconscio per il quale, osserva Jung, â??la fantasia Ã" altrettanto reale quanto siamo reali noi come creature psichicheâ?• (pp. 109-110). Ciò che interessa a Moscariello non Ã" dunque lâ??interpretazione del film, men che meno la pseudo-psicoanalisizzazione del suo regista o dei suoi personaggi, ma gli effetti di risonanza e amplificazione che il film può produrre in chi lo vede, grazie a quello che chiama â??il sovrapporsi di due flussi di coscienza: quello fatto di immagini che scorrono e quello che si attiva nella nostra mente di spettatori, secondo una dinamica di accordi e disaccordi emotivi con le immagini che vediamoâ?• (p. 107). Analogamente, secondo Lingiardi, il film Ã" sempre â??metà di chi lo gira e metà di lo guardaâ?• (p. 9), potremmo dire, con Gaston Bachelard, che Ã" il luogo fisico in cui â??lo spazio intimo e lo spazio esterno, si incoraggiano nella loro crescitaâ?• (G. Bachelard, *La poetica dello spazio*, Dedalo, 1984, p. 222).

#### Erich Neumann

# LA GRANDE MADRE

Fenomenologia delle configurazioni femminili dell'inconscio

CON 74 FIGURE E 186 TAVOLE FUORI TESTO

Il testo capitale sull'archetipo del Femminile, sul suo simbolismo e sugli stadi evolutivi con cui esso si dispiega nella storia umana.

Casa Editrice Astrolabio

Ed effettivamente lâ??attenzione al modo in cui il mondo interiore entra in risonanza con quello proiettato sullo schermo, Ã" al cuore di questi due libri che fanno dei film che passano in rassegna â?? in appena trenta righe, quelle apparse per la rubrica *PSYCHO* del *Venerdi di Repubblica* Lingiardi, e in forma più analitica e ampia da Moscaariello â?? dei pretesti per indagare e mettere a fuoco le questioni che abitano la psiche, privata e pubblica e che la finzione, poietica, come sottolineava già Aristotele, permette di comprendere meglio di una loro analisi diretta, che alcuni fenomeni difensivi possono indurci a non guardare direttamente in faccia. (*Aristotele, poetica*, 141, a-b).

La negazione e la rimozione sono le sue due  $pi\tilde{A}^1$  celebri armi ma insieme alla proiezione, che  $\tilde{A}^{\cdot \cdot}$  il vero fenomeno psichico che permette di tracciare una reale analogia con il cinema, come colse bene lo

psicoanalista junghiano Erich Neumann, curiosamente ignorato da entrambi:

â??Come nel cinema, dove sul piano di proiezione costituito dallo schermo appare unâ??immagine posta alle spalle dello spettatore,  $\cos \tilde{A} \neg i$  contenuti dellâ??inconscio vengono proiettati del tutto indirettamente, come contenuti del mondo esterno, e non vengono sperimentati come contenuti dellâ??inconscio.  $\cos \tilde{A} \neg$  un demone non rappresenta una parte dellâ??uomo, ma un essere presente e attivo nel mondo esterno. Accanto a quello esterno esiste anche un piano di proiezione interno, sul quale si rispecchiano i contenuti dellâ??inconscio. In quanto fenomeni interiori, essi non vengono attribuiti al mondo esterno, ma mantengono, come nel sogno, il loro carattere proiettivoâ?• (Erich Neumann, *La grande Madre*, Astrolabio-Ubaldini, 1978, pp. 30-31).

Spazio fecondo in cui la psiche pu $\tilde{A}^2$  emergere, essere vissuta, e messa in risonanza con quanto vede nello schermo, il cinema non racconta solo la storia che narra ma aiuta spesso a svelare quella di chi osserva, inquadrandola da nuovi angoli prospettici o offrendo, indirettamente, nuovi strumenti di comprensione e inedite chiavi di lettura, come accade *temenos* della stanza dâ??analisi dove il nostro mondo interiore, e il suo funzionamento, possono emergere, essere vissuti, osservati e  $\cos \tilde{A}_{\neg}$ , persino, trasformati.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio Ã" grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto. Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

### Vittorio Lingiardi

# Al cinema con con lo psicoanalista

Prefazione di Natalia Aspesi