
 

L’Artsakh minacciato di genocidio culturale 
Igor Dorfmann-Lazarev
11 Dicembre 2020

Il 9 novembre, a seguito di una guerra di quarantatré giorni, l’Armenia e l’Azerbaigian hanno concluso, sotto
l’egida della Russia, un accordo di cessate il fuoco che detta condizioni capestro alla parte armena. Dopo
aver perso diverse migliaia di vittime militari e civili, la repubblica autoproclamata dell’Artsakh (Nagornyj
Karabakh) ha dovuto rinunciare all’ottanta percento del suo territorio. Ben oltre cinquantamila persone sono
costrette oggi ad abbandonare i loro paesi, chiese e monasteri. Con questo esilio forzato, essi non solo
temono di non poter rivedere mai più le proprie case e i propri santuari, ma addirittura di condannarli alla
distruzione e allo scempio.

Quale sarà il destino del patrimonio plurimillenario armeno sotto il controllo dell’Azerbaigian?

 

Mentre l’Azerbaigian si prepara a occupare un territorio punteggiato da migliaia di monumenti medievali e
tardo-antichi armeni, i dirigenti azerbaigiani, sostenuti dalla comunità academica del proprio paese,
difendono pubblicamente due tesi revisioniste che mirano a negare agli armeni autoctoni il diritto di vivere
sulle loro terre ancestrali, nonché a cancellarvi ogni segno visibile della memoria storica armena. La prima
tesi poggia sull’idea che il popolo azerbaigiano turcofono e sciita discenda direttamente dall’antico regno
dell’Albania del Caucaso, mentre la seconda sostiene che l’insieme dei monumenti cristiani situati sul
territorio della Repubblica autoproclamata dell’Artsakh, non diversamente da quelli situati nel territorio
dell’Azerbaigian, siano monumenti albanesi.

 

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/lartsakh-minacciato-di-genocidio-culturale
https://test.doppiozero.com/igor-dorfmann-lazarev


Mappa della regione.

Se osserviamo la mappa del Caucaso del sud – il territorio che si stende a sud della catena del Grande
Caucaso tra il mar Nero e il mar Caspio – notiamo un netto confine geografico che divide l’ultima
propaggine orientale del Piccolo Caucaso, la quale scende ripidamente verso il fiume Kur, e le pianure che si
estendono a est fino alla costa caspiana. L’antica regione armena di Artsakh (l’estremità orientale
dell’Armenia storica) occupa proprio quei monti che sovrastano la valle del Kur, l’antica frontiera con
l’Albania del Caucaso. Il territorio di questo antico regno cristiano – da non confondere con l’Albania nei
Balcani – coincideva in gran parte con quello dell’attuale Azerbaigian, in particolare con le pianure della riva
sinistra del fiume Kur, estendendosi fino al litorale del Daghestan meridionale. La popolazione di questo
regno aveva origini eterogenee e fino all’alto Medioevo parlava diverse lingue caucasiche del Nordest e
iraniane.

 

La storia dell’Armenia e dell’Albania del Caucaso furono strettamente legate a partire dalla cristianizzazione
dei due regni avvenuta all’inizio del quarto secolo. Secondo Koriùn (442-48) e altre fonti armene, all’inizio
del quinto secolo il dotto Mashtòts (362-440) inventò non soltanto un alfabeto armeno, ma anche uno
albanese per la lingua dominante di questo regno, una lingua di origine caucasica nordorientale. Le lettere
albanesi e il loro valore fonetico ci erano già conosciuti da un manoscritto armeno del 1442, mentre la
scoperta nel 1996 di palinsesti con testi albanesi offrì un’inattesa conferma al racconto dello storico armeno.
Il deciframento dei palinsesti ha permesso, inoltre, ai filologi di leggere sette iscrizioni albanesi,
estremamente frammentarie, rinvenute precedentemente sul territorio dell’Azerbaigian (vedere lo studio di
Jost Gippert qui). I legami durevoli tra l’Armenia e l’Albania del Caucaso possono anche essere osservati nei
resti delle più antiche chiese albanesi che dimostrano profonde affinità con l’architettura ecclesiastica
armena.

 

http://titus.uni-frankfurt.de/personal/jg/pdf/jg2014t.pdf
http://titus.uni-frankfurt.de/personal/jg/pdf/jg2014t.pdf


Monastero di S. Taddeo, o Dadivank? (seconda metà del XII-XIII secolo), Artsakh (foto: Artsakh Press
Agency).

Contrariamente all’Armenia montagnosa, caratterizzata da un terreno accidentato, l’Albania del Caucaso,
geograficamente facilmente accessibile e percorribile, fu largamente islamizzata dagli arabi già prima della
fine dell’VIII secolo. Di conseguenza, la lingua albanese gradualmente svanì, mentre l’armeno diveniva la
lingua dominante di tutte le popolazioni cristiane che rimanevano ancora sull’antico territorio dell’Albania,
fossero esse di origine armena, albanese o altre, caucasiche o iraniane. Con la dominazione islamica sul
mondo delle pianure che si stendono a oriente del Piccolo Caucaso, le inaccessibili gole dell’Artsakh
divennero rifugio per cristiani di varie origini. 

 



Quando, verso la fine del decimo secolo, tribù turcomanne e turche cominciarono a penetrare nel Caucaso del
sud, esse non vi incontrarono, secondo ogni verosimiglianza, abitanti che scrivessero ancora l’albanese. Gli
scambi tra i turchi e gli armeni furono, invece, intensi, come testimoniano i prestiti armeni relativi alla
religione, a diverse attività professionali e alla famiglia in azerbaigiano e in turco, per esempio tor?n ? torun
(nipote), orinak ? örnek (esempio), xa? ? haç (croce). Fu in ambienti urbani armeni che i turchi appresero
anche le tecniche di costruzione. 

 

Dadivank?, iscrizione murale (foto di Hamlet Petrossyan).

Per tutto il Medioevo, e addirittura fino a tempi recenti, l’armeno è stato una lingua di scambi economici e
culturali attraverso diverse frontiere politiche e religiose, interessando un’area estesa. Ancora oggi a Tbilisi,
in Georgia, si possono incontrare georgiani, cristiani siriaci ed ebrei che hanno una perfetta padronanza
dell’armeno, mentre nella regione di Urmia (Orumiyeh), in Iran, vivono curdi e cristiani siriaci che
conoscono questa lingua. L’armeno è conosciuto dai cristiani siriaci anche di altre regioni del Vicino Oriente,
come per esempio Aleppo e la Siria.

 

Una guerriglia storiografica  

 

La teoria secondo la quale l’Azerbaigian rappresenterebbe l’erede diretto dell’Albania del Caucaso fu
elaborata in epoca sovietica, nel suo peculiare contesto sociale e culturale. Mentre alle nazioni che
componevano l’Unione sovietica era proibito dare una dimensione politica alle loro identità, queste nazioni
potevano, sotto certe condizioni, esplorare e coltivare il loro passato, e in particolare l’archeologia,
l’architettura, la linguistica e il folclore. Talvolta i popoli sovietici venivano addirittura sollecitati a scoprire



le antiche civiltà sul territorio delle loro Repubbliche. Un lungo «processo storico» doveva dimostrare, per
ciascuna nazione, l’inesorabile susseguirsi di fasi di sviluppo politico, un percorso in ogni caso coronato dalla
rivoluzione socialista e dalla costruzione del comunismo sotto la guida del popolo russo.

 

Il passato di ciascuna di esse, nondimeno, doveva essere ben distinto: vi erano, quindi, un’archeologia
armena, una georgiana, una azerbaigiana, una turkmena e così via. La collaborazione tra Repubbliche vicine
non era incoraggiata, perché il ruolo di mediatore e l’egemonia culturale erano prerogativa della Russia e del
popolo russo. Per questo motivo, con la dissoluzione del regime sovietico e con la perdita di controllo da
parte di Mosca sull’insieme del territorio sovietico nella seconda metà degli anni Ottanta, le Repubbliche si
trovarono sprovviste di istituzioni e di pratiche di mediazione e di dialogo, che avrebbero consentito una
collaborazione per il superamento di dissidi culturali e politici con i loro vicini.

 

La chiesa di Cice?navank? (fondazioni dei secc. V-VI, basilica attuale dell’XI-XII secolo), Artsakh (foto
dell’autore).

Durante il periodo trascorso sin dalla formazione dell’Unione sovietica all’inizio degli anni Venti del secolo
scorso, le Repubbliche sovietiche avevano sviluppato tradizioni storiografiche idiosincratiche. Mentre
l’Armenia e la Georgia rivaleggiavano tra loro, confrontando racconti concorrenti che risalivano all’inizio del
primo millennio prima della nostra era, il loro vicino Azerbaigian, che era un’entità politica recente e portava
addirittura un nome che prima del 1917 aveva designato soltanto il territorio a sud del fiume Arasse (cioè,
oltre i confini sovietici), si sforzò di elaborare, mimeticamente, una storiografia autoctona che identificava
come suo antenato diretto l’Albania del Caucaso. Questa teoria fu sviluppata nelle numerose pubblicazioni di
Ziya Buniyatov (1923-1997), riconosciuto come padre della storiografia azerbaigiana, e, più recentemente, di
Farida Mamedova. Questa teoria dotava gli azerbaigiani di un’identità autoctona antica, seppure cristiana.
Diversi storici russi e occidentali hanno dimostrato a più riprese che Buniyatov falsificava sistematicamente
le sue citazioni e le sue traduzioni.



 

Chi può rimproverare a un popolo di volere vedere riconosciuta come propria la storia della terra in cui vive,
e dunque anche delle sue civiltà antiche? In una certa misura, non ereditiamo tutti il remoto passato del paese
in cui abitiamo, qualunque esso sia? La fonte della nostra preoccupazione per il Caucaso del sud è altrove, e
cioè nel fatto che l’Azerbaigian non abbia mai voluto riconoscere che, rivendicando un passato albanese,
adotta, implicitamente, un passato armeno. Non soltanto le antiche chiese costruite sul territorio
dell’Azerbaigian portavano una volta delle iscrizioni e dei simboli armeni (molti di essi furono documentati
prima che venissero distrutti), ma anche la storia dell’Albania cristiana ci è conosciuta quasi esclusivamente
da fonti scritte armene, e in particolare dalla Storia dell’Albania del Caucaso composta in armeno alla fine
del X secolo da Movsês Ka?ankatuatsì. I riferimenti che questo autore fa alle vicissitudini dell’Albania e
dell’Armenia, come anche la geografia mentale che riusciamo a scorgere nella sua opera, non ci lasciano
alcun dubbio sul fatto che egli fosse un armeno.

 

Ammettere che il vicino cristiano e armeno fosse stato il canale di trasmissione dell’eredità lasciata sul
territorio dell’Azerbaigian da una civiltà scomparsa, quella dell’Albania del Caucaso, non è mai stato
accettabile per il governo o per il mondo accademico dell’Azerbaigian. Di conseguenza, il testo armeno della
Storia dell’Albania – l’unico che possediamo – è stato dichiarato dagli azerbaigiani non attendibile perché
corrotto dagli armeni, che sono anche stati accusati di averne distrutto l’originale (come emerge nel testo di
Buniyatov, Azerbaigian dal secolo settimo al secolo nono, Baku, 1965, scritto in russo). Non è questa la sede
per approfondire il tema, ma sono chiare le radici etnico-religiose del mimetismo storiografico a cui abbiamo
accennato, del disprezzo per gli armeni da parte degli azerbaigiani e dell’accusa di «corrompere» i libri
rivolta ai cristiani.

 

Le conclusioni a cui ci conducono queste brevi osservazioni sono ovvie: una chiesa armena senza iscrizioni
armene, senza croci e senza iconografia (scolpita o murale) distintamente armena, e addirittura senza
decorazioni rassomiglianti alle stele in pietra armene (i khachkar, croci in pietra accompagnate da elaborati
disegni decorativi) conforterebbe la mitologia azerbaigiana relativa alla storia della regione: un’Albania del
Caucaso senza legami con l’Armenia. Una civiltà cristiana morta è, quindi, preferibile a una cristianità
vivente. Quando il presidente Ilham Aliyev e altri dirigenti azerbaigiani dichiarano oggi la loro intenzione di
«conservare i monumenti storici cristiani» sui territori conquistati, essi progettano in realtà un vasto
programma di genocidio culturale. Per non attirare l’attenzione della comunità internazionale, questo
programma rischia di essere messo in atto a tappe, coinvolgendo inizialmente chiese e cimiteri medievali
meno noti. Monumenti che raccontano la storia di un mondo che si espandeva una volta dalla catena del
Grande Caucaso fino al Mediterraneo corrono quindi il pericolo di essere annientati.

 

https://tass.com/world/1223767,%2520https:/twitter.com/Anar_Karim/status/1327185845619732480
https://tass.com/world/1223767,%2520https:/twitter.com/Anar_Karim/status/1327185845619732480


Chiesa armena della Madre di Dio, XVII secolo, al centro di Baku (foto: Geçmi?ten Günümüze Ermeniler).

Per decenni, lettere albanesi sono state cercate invano in Azerbaigian nelle iscrizioni armene scolpite sulle
chiese e sulle stele. Tali monumenti sono situati sia negli antichi siti albanesi (sulla riva sinistra del Kur), sia
negli antichi siti armeni (sulla sua riva destra). Ormai da anni, non appena l’identità armena di una iscrizione
è accertata, essa viene immediatamente cancellata. In questo modo, durante gli ultimi tre decenni, sul
territorio dell’Azerbaigian sono scomparse innumerevoli iscrizioni e croci scolpite (come documenta Argam
Ayvazian, The Historical Monuments of Nakhichevan, Wayne State University Press 1990).

 

Mentre gli armeni oggi abbandonano le loro chiese ed esumano i loro morti, per paura che loro tombe siano
profanate come avvenne una quindicina d’anni fa a Baku, dove le pietre tombali del cimitero armeno furono
usate per la costruzione di un’autostrada, possiamo leggere in diversi media azerbaigiani le promesse fatte da
personalità pubbliche di questo paese riguardo ai monumenti armeni dell’Artsakh: non appena essi se ne
impadroniranno, «verificheranno», finalmente, la loro autenticità! Pochi dubbi sussistono quanto alla natura,
agli scopi e ai risultati di una tale «verifica», che ricorda quegli «studiosi del giudaismo» che, nella Germania
nazista, pretendevano di salvare antichità ebraiche dalle mani di ebrei vivi. Tutto ciò che non corrisponde al
mito ufficiale dell’Azerbaigian può essere dichiarato falso e, quindi, distrutto. 

 

L’attaccamento degli armeni alla piccola regione dell’Artsakh – attribuita nel 1921 all’Azerbaigian da Stalin
dietro pressioni della Turchia – difficilmente può essere considerato come la rivendicazione della «Grande
Armenia» che i turchi e gli azerbaigiani spesso abusivamente imputano agli armeni. A differenza

https://hyperallergic.com/482353/a-regime-conceals-its-erasure-of-indigenous-armenian-culture/
https://hyperallergic.com/482353/a-regime-conceals-its-erasure-of-indigenous-armenian-culture/
https://hyperallergic.com/601492/google-arts-culture-as-an-agent-of-ethnic-cleansing/?fbclid=IwAR1nUElrtHg0x5pb7K0-L1Qcb5c0j4I9xQZPnP6YqsZfDIUVSzql9rHLk8U
https://hyperallergic.com/601492/google-arts-culture-as-an-agent-of-ethnic-cleansing/?fbclid=IwAR1nUElrtHg0x5pb7K0-L1Qcb5c0j4I9xQZPnP6YqsZfDIUVSzql9rHLk8U


dall’Armenia occidentale, oggi in Turchia, dove quasi ogni traccia della millenaria presenza culturale degli
armeni è stata cancellata nel corso del secolo scorso, l’Artsakh rimane l’ultima scheggia di un mondo dove il
legame vivente tra gli abitanti e la terra, il suo paesaggio, la sua antica topografia, i suoi santuari ha resistito
malgrado tutto. Un legame che leggiamo sui volti di decine di migliaia di persone che si separano oggi dalle
chiese e dai monasteri dove loro e i loro antenati hanno pregato per secoli.

 

Spetta a tutto il mondo civile mobilitarsi per evitare queste perdite – legami insostituibili al nostro comune
passato.

 

 

Il 4 di dicembre è stata consegnata alla Segreteria di Stato della Sante Sede una petizione firmata da oltre
160 accademici provenienti da ventitré paesi (studiosi dell'Armenia, della Georgia e del Caucaso, storici
dell'arte e architetti) con l'appello urgente di difendere i monumenti armeni sul territorio del Nagornyj
Karabakh da ogni manomissione.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero

