
 

Biopolitica del virus 
Rocco Ronchi
17 Dicembre 2020

Le prese di posizione sulla pandemia di Giorgio Agamben, ora raccolte nel volume A che punto siamo edito
da Quodlibet, hanno suscitato stupore e irritazione. Gli si rimprovera, e non velatamente, l’adesione alla tesi
della “dittatura sanitaria”. La semplificazione giornalistica delle tesi agambeniane è brutale e ingenerosa,
tuttavia è un fatto che la piazza negazionista non ha avuto difficoltà a fare proprie le parole d’ordine di una
una delle più raffinate, potenti e precise teorie filosofiche che la contemporaneità abbia prodotto. La
questione sollevata da questo uso politico della filosofia è, a mio giudizio, enorme e va ben oltre i semplici
confini della buona o cattiva ermeneutica. La questione, direi, è innanzitutto politica. Ciò che si registra, se
guardiamo alle piazze della protesta, è infatti la singolare convergenza che si è venuta a creare tra la critica
dell’ideologia neoliberale – dunque qualcosa di molto leftish nella sua genealogia intellettuale – e la
mobilitazione di masse spaventate che delirano complotti orditi da élites sataniche e che sognano palingenesi
fasciste. Non c’era certo bisogno del Covid perché si avviasse questo processo di cui l’Italia è stata
storicamente un laboratorio per tutto il Novecento. Il Covid lo ha però accelerato, facendo, come si suole
dire, venire i nodi al pettine. 

 

Tagliare questi nodi con il moralismo di chi si sente autorizzato a giudicare sommariamente mi pare un grave
errore. I passi da compiere sono piuttosto due: innanzi tutto comprendere la fondatezza e, direi, l’immanente
necessità della posizione agambeniana; poi, ed è il passo più importante, mostrare come tra le “virtù” del
Covid sia da annoverare il fatto che ci costringe, volenti o nolenti, a riformulare diversamente il problema
che Agamben, per coerenza intellettuale, non poteva non porre. Non è, insomma, ignorando la piaga sulla
quale preme il dito del filosofo che se ne esce, ma provando a cicatrizzarla per altre vie.

Il nodo dei nodi è espresso da due formule che hanno conosciuto una straordinaria fortuna nella letteratura
filosofica degli ultimi trent’anni: “biopotere” e “stato di eccezione”. Anche il lettore digiuno di teologia
politica riconosce immediatamente la pertinenza di queste espressioni alla situazione che stiamo vivendo. Da
un lato c’è una “sovranità” che si esercita nella sospensione momentanea dell’ordine costituito e legale
(“stato di eccezione”), dall’altro c’è il nuovo “oggetto” su cui si applica questo potere: non più o, meglio, non
solo l’individuo e la società, come avveniva per le tecnologie cosiddette “disciplinari”, ma l’uomo come
specie, l’uomo come essere vivente, l’uomo come funzione variabile di quella vita che vive e che si riproduce
in forza di una “spontaneità mostruosa” (la “nuda vita”) di cui il propagarsi del virus è molto più di una
efficace immagine (“biopotere”).

 

Se il manganello che raddrizza le schiene storte degli asociali può rozzamente esemplificare un potere
disciplinare, la medicina di base, l’igiene pubblica, l’epidemiologia o il sistema dell’assistenza sociale sono
gli strumenti di un biopotere che si prende in carico la gestione del vivente. In un libro famosissimo del 1994,
Homo sacer. Il potere sovrano e la nuda vita, Agamben ha indicato nei campi di sterminio di massa il
paradigma del biopotere. Con metodo e diligenza, infatti, nei Lager si ricacciava sistematicamente nella
morte quanto, secondo il razzismo di Stato, ostacolava la promozione e la cura della vita ariana (il “cancro”

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/biopolitica-del-virus
https://test.doppiozero.com/rocco-ronchi
https://www.quodlibet.it/libro/9788822905390
https://www.quodlibet.it/libro/9788822905390


ebraico). 

Nella modernità il corpo sui cui il potere sovrano si esercita è fuor di metafora proprio il corpo del vivente, la
sua “nuda vita”. Ora, Agamben, in saggi che sono diventati bestsellers filosofici su scala mondiale, ha
mostrato come nessun potere totalitario sulla vita si dia senza stato di eccezione generalizzato. I due momenti
si implicano reciprocamente, al punto tale che, come scrive in L’Uso dei corpi (2014), si può dire che “il
potere non ha oggi altra forma di legittimazione che l’emergenza e dovunque e continuamente si richiama ad
essa e, insieme, lavora segretamente a produrla”. A questa diagnosi fa seguito un sospetto, che i giornalisti
oggi definirebbero “complottista”: “come non pensare – si chiede Agamben, mettendo la domanda fra
prudenziali parentesi – che un sistema che può ormai funzionare solo sulla base di un’emergenza non sia
anche interessato a mantenerla a qualunque prezzo?”

Le tesi “scandalose” di Agamben sulla pandemia vengono dunque da lontano e possono vantare un illustre
pedigree. Il loro passato prossimo è costituto dalle ricerche sul nuovo ordine neoliberale condotte da Michel
Foucault nella parte finale della sua carriera filosofica – una carriera che, per ironia del destino, fu interrotta
proprio da un altro celebre virus, l’HIV.

 

Insieme al Foucault che, nei suoi corsi al Collège de France, ragionava sul nuovo biopotere all’orizzonte del
moderno, va citato un compagno di strada della sinistra sessantottina, Ivan Illich, il quale della critica della
dittatura sanitaria ha fatto uno dei suoi cavalli di battaglia. Secondo Illich, l’apparato istituzionale avrebbe
progressivamente espropriato l’esperienza umana, depauperandola dei suoi saperi tradizionali, facendone la
riserva di caccia di presunti “tecnici-competenti” che la gestirebbero in modo autoritario usando
terroristicamente delle “parole-ameba” come “salute pubblica”, “sicurezza” o “vita”. Scolarizzare le masse,
medicalizzare la salute, tecnicizzare il lavoro, sarebbero, quindi, secondo Illich, tutte pratiche che espropriano
i soggetti della loro autonomia, lasciandoli in balia della “benevolente” impersonalità delle istituzioni dello
Stato.

 

Quelli di Illich e Foucault sono nomi impegnativi che rimandano a una stagione del pensiero critico alla
quale in tempi di omologazione culturale si guarda con nostalgia e di cui non è certo facile sbarazzarsi con
una semplice scrollata di spalle. Andando ancora più indietro nel tempo, come Agamben ci invita fare (in
saggi dove l’erudizione non è mai fine a se stessa), vi è il grande dibattito che tra l’XI e il XIV secolo
impegnò le menti più sottili sul rapporto che sussisterebbe tra la potenza “assoluta” di Dio e la sua potenza
“ordinata”. In quel crogiuolo dialettico – dove i teologi discettavano dottamente su quali fossero, se mai ci
fossero, i limiti della potenza di Dio, se, cioè, la sua potenza non fosse segnalata proprio dalla capacità di
sospendere l’ordine che egli stesso aveva deliberatamente voluto – si forgiava l’dea moderna di “sovranità”.

 





 

Essa risulta così fin da subito connessa alla “stato di eccezione”. Il “sovrano” è infatti colui che decide nello
stato di eccezione: l’emergenza è il suo habitat naturale. La teologia sembra averlo compreso molto prima di
Carl Schmitt al quale si assegna solitamente la paternità della definizione. 

Infine, risalendo all’origine del problema, che è sempre una origine greca (cioè platonico-aristotelica), il
pensiero di Agamben incrocia il grande tema dell’antropologia filosofica. Che cosa definisce l’uomo come
specie nella sua differenza dagli altri enti naturali? La risposta di Agamben è la risposta classica della grande
tradizione filosofica occidentale: l’uomo è l’essere del possibile, l’uomo è “l’essere della lontananza”,
secondo la felice formula coniata da Martin Heidegger.

 

A costituirlo nella sua essenza non è una definizione statica, non è un’essenza data, ma un fare o, meglio, un
farsi, un “processo di soggettivazione” o una “forma di vita”, che è un costante trascendersi in direzione di se
stesso. C’è una bella espressione con la quale Agamben sintetizza tutta la sua antropologia. La trae da
Aristotele che polemizza con quegli strambi personaggi chiamati dal “filosofo” per antonomasia “i megarici”
(nella storia del pensiero occidentale i megarici hanno sempre rappresentato il rovescio perverso della
metafisica): l’uomo è definito nel suo essere dal “potere di non”, un privilegio, quello della negazione, che gli
deriva dal fatto eccezionale di “avere il linguaggio”. Non è un caso che l’eroe agambeniano per eccellenza sia
Bartleby lo scrivano di Hermann Melville, il quale, come in un quadro di Hopper, se ne sta in meditazione
alla finestra del suo ufficio newyorkese, davanti ad un muro cieco, salmodiando il mantra perfetto della
inoperosità: I would prefer not to, avrei preferenza di no, come ha tradotto Celati… 

 

Non c’è dubbio che Agamben nel biopotere veda la minaccia definitiva portata al cuore dell’umano modo
d’essere. È allora per coerenza con le premesse del proprio pensiero che egli ha letto nella risposta politica
alla pandemia (reticolazione dello spazio sociale, limitazioni delle libertà personali, screening di massa,
medicalizzazione coatta ecc.) una verifica della sua tesi metafisica. Se “il potere non ha oggi altra forma di
legittimazione che l’emergenza”, il virus è infatti la tempesta perfetta. Non credo che Ivan Illich si sarebbe
espresso diversamente se avesse potuto essere testimone della nostra attuale catastrofe. Non ha perciò alcun
senso, oggi, rinfacciare ad Agamben, scandalizzati, la sua coerenza, anche se le equivoche alleanze che si
stanno stringendo nel nome di queste tesi sul biopotere non possono non suscitare giustificati allarmi (si
rileggano, a questo proposito, le cronache americane di Alessandro Carrera pubblicate su questo sito e si
scoprirà, non senza un certo disagio, quanto la critica foucaultiana, illichiana e agambeniana del biopotere
possa giustificare sul piano teorico il rifiuto della estrema destra americana della riforma sanitaria di Obama,
il negazionismo sul Covid, l’antivaccinismo, l’antiscientismo, il disprezzo per la competenza, ecc.). 

 

La questione, filosoficamente parlando, è un’altra. E se il biopotere, ci chiediamo, che si affaccia
all’orizzonte con il Covid, avesse subito una mutazione, proprio come accade ai virus, e non fosse più il
biopotere stigmatizzato da Foucault, Illich, Agamben? Nella sua definizione standard, comunemente
accettata, il biopotere è la presa in gestione integrale della “nuda vita”. Il biopotere è il sogno o, se si vuole,
l’incubo di poter “produrre” la vita: non più riceverla come un “dono”, come pretende una stantia saggezza,
non più parteciparne nei limiti del possibile, come credevano gli antichi, ma letteralmente generarla a partire
da un punto zero, vale a dire da quella soglia illocalizzabile occupata dal “sovrano” nello “stato di
eccezione”. La definizione calza a pennello per la delirante immagine dello stato sociale che hanno gli
elettori di Trump come per l’eugenetica nazista, ovvero per strutture (reali o immaginarie che siano) che sono
strutture di “dominio”, che hanno il loro paradigma, non a caso, nella libera creazione di un ordine da parte di
un Dio onnipotente, di cui il sovrano con la corona in testa è solo la replica terrestre o, forse, l’inconfessabile

https://www.doppiozero.com/materiali/meglio-una-guerra-nucleare-che-aggiungere-unaltra-lettera-lgbt


prototipo. Ma ha veramente ancora senso usare questo paradigma tutto novecentesco per la nuova
“biopolitica” del tempo del Covid? La biopolitica appartiene tutta al genere “dominio”?

 

Intendo con il termine “biopolitica”, anch’esso mutuato da Agamben e soci, quell’agire collettivo cui siamo
obbligati se vogliamo far fronte come specie ad eventi ecologici di nuovo tipo, trascurati o ignorati prima che
la crisi generata dall’antropocene li mettesse al primo posto nell’agenda pubblica, eventi di cui il virus
planetario è, purtroppo, solo il primo esempio. Il virus, è stato giustamente detto, ci interpella non come
popolo ma come popolazione nel senso che questo termine prende in zoologia e nelle scienze statistiche ed è
proprio come popolazione che siamo chiamati dal virus ad agire politicamente nella Città. Come nel racconto
di Kafka, la trasformazione è radicale. La posta in gioco ora è una biopolitica che non sia biopotere, che non
sia dominio sulla “nuda vita”. È infatti come viventi e non come soggetti liberi e sovrani che, dalla
situazione, siamo chiamati a farci carico della vita che tutti viviamo, una vita che si presenta con il tratto
dell’indisponibile e del necessario. Ed è come viventi una vita fluida, irriducibilmente anarchica e “nuda”,
che dobbiamo soggettivizzarci “politicamente” se vogliamo “governare” il cambiamento che ci trascina come
un mare in tempesta. Forse avevano ragione Deleuze e Guattari nella loro lettura anticonformista del racconto
di Kafka: lo scarafaggio-cimice Gregor Samsa potrebbe rappresentare positivamente anche una “linea di
fuga” politica…

 

Dopotutto, bisogna sempre tener presente che il virus ha falsificato la tesi metafisica della eccezione umana;
ha ricacciato l’“essere della lontananza” della retorica heideggeriana nella immanenza sconvolgente della
natura. Ha sconfessato il suo aristocratico “potere di non” per assegnargli, come tratto caratteristico, un più
servile e plebeo “non poter non”. Ha messo in mora l’illusione del “dominio”, un’illusione di cui erano
imbevute tutte le immagini del potere sovrano, sia che esso avesse la forma classica del potere della spada,
vale a dire, come scriveva Foucault, del potere di uccidere e di lasciar vivere, sia che assumesse, invece,
l’aspetto “moderno” del potere di promuovere la vita, di curarla e di gestirla e infine di produrla come “vita
umana” eliminando sistematicamente tutto quanto ne screzierebbe il cristallo. Ciò che resta, come compito
politico, è l’arte umile del governare, la “cibernetica” (nell’accezione antica), servendo e ubbidendo a una
“nuda vita” che non è davanti a noi, a disposizione, come un oggetto, ma in noi, come un soggetto, un
soggetto però sempre più antico e sempre più giovane di “noi” che, come tutte le cose di questo mondo, non
possiamo che “passare”. 

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero



