
 

Marco Revelli: Umano Inumano Postumano 
Davide Sisto
22 Dicembre 2020

«Noi veniamo dopo. Adesso sappiamo che un uomo può leggere Goethe o Rilke la sera, può suonare Bach o
Schubert, e quindi, il mattino dopo, recarsi al proprio lavoro ad Auschwitz». Le parole di George Steiner,
contenute nella prefazione di Linguaggio e silenzio, descrivono – secondo Marco Revelli – l’inizio della
discesa irrefrenabile verso l’abisso più oscuro o, in alternativa, l’angosciante e ultimo imporsi di quelle
brutali ombre che, da sempre celate nella sua natura, contribuiscono a definire l’essere umano. Auschwitz è
letteralmente il “venir dopo”, il punto di non ritorno, in quanto «luogo in cui la vicenda del pensiero
occidentale ha subito la propria catastrofica lacerazione con l’irruzione massificata del disumano
nell’umano» (p. 15).

 

Tale irruzione comporta la totale identificazione del disumano con l’essenza specifica dell’umano: il
disumano, cioè, fa sue le caratteristiche tipiche dell’umanesimo cristiano, della cultura rinascimentale e del
razionalismo classico, i quali avrebbero dovuto proteggere – in linea teorica – l’Humanitas proprio contro i
tentativi di irruzione del disumano, dandoci l’impressione di avere a che fare con un nemico proveniente
dall’esterno, non presente dentro di noi. Auschwitz testimonia, invece, in maniera impietosa come il dis-
umano sia letteralmente “in-umano”, vale a dire inscritto nell’umano come sua parte costitutiva. Quindi, un
inumano che, lungi dall’identificarsi con il mal di vivere o con l’estraneità della natura all’umano, coincide,
secondo le parole di Carlo Galli, con il «presentarsi attuale della possibilità che l’uomo sia nulla per l’altro
uomo, ossia che l’uomo consideri nulla l’altro uomo» (p. 17). Il considerare l’altro come un nulla o come una
cosa ha la sua perversa origine nello stesso concetto positivo di Humanitas, così come si è sviluppato nel
corso dei secoli. 

 

Questo è il nucleo teorico a partire dal quale Marco Revelli elabora i contenuti del suo ultimo libro intitolato
Umano Inumano Postumano. Le sfide del presente (Einaudi, 2020). Un agile, erudito ed elegante volume di
centotrenta pagine che certifica – con una cristallina mestizia che solo nelle pagine finali assume il tenue
colore della speranza – il superamento definitivo di una doppia soglia: quella che separa l’umano
dall’inumano (appunto, oltrepassata da Auschwitz) e quella che divide l’umano e il postumano, messa in
discussione dalle evoluzioni tecnologiche e digitali in corso. L’irrimediabile infrazione della linea posta tra
l’umano e l’inumano, nel rivelare un vizio d’origine nell’Humanitas stessa, ha – secondo Revelli – molteplici
traduzioni nei fatti quotidiani del mondo odierno. Per esempio, si traduce nell’assoluta normalità con cui il
cittadino italiano della porta accanto, dopo essere stato premuroso nei confronti del proprio nipotino, va su
Facebook o su Twitter per festeggiare pubblicamente l’ennesimo naufragio dei migranti nel Mediterraneo,
augurando ai pesci un lauto pranzo. O, ancora, nei comportamenti e nelle scelte adottate tanto dai singoli
quanto dalla collettività una volta che ha avuto inizio la pandemia da Covid-19. «è stato sufficiente – scrive
Revelli – che un’entità biologia ‘non umana’ – un virus, appunto – entrasse nello spazio cellulare dell’uomo
e vi si insediasse, perché l’intera sovrastruttura valoriale e normativa che ha fondato e retto la nostra vita
sociale e che costituisce il portato sistemico del nostro umanesimo si azzerasse» (p. 8). 

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/marco-revelli-umano-inumano-postumano
https://test.doppiozero.com/davide-sisto


 

La philantropia come “comunanza consapevole”, la quale definisce di fatto l’Humanitas, pare mostrare i suoi
limiti intrinseci – secondo l’opinione dell’autore – quando in una situazione d’emergenza sanitaria, come
quella che stiamo vivendo, viene stabilito nello spazio pubblico con assoluta lucidità di gestire lo squilibrio
tra le innumerevoli necessità dell’immediato e le scarse risorse disponibili mediante il ricorso al «potere
ordinatorio della razionalità calcolante» (p. 77). Pertanto, si fissano specifici parametri (l’età anagrafica, le
condizioni pregresse di salute, ecc.) per determinare una priorità di cura. Ancora, la philantropia viene meno
quando si antepone l’immunitas alla communitas, rendendo un dovere civico la distanza fisica tra gli
individui; quando si propende a favorire i luoghi di produzione economica (le fabbriche) ponendo in secondo
piano quelli di diffusione culturale (le librerie); quando – infine – si fa aderire il concetto di indispensabilità
al tipo di attività lavorativa svolta (pensiamo alla polemica sorta a proposito delle parole del governatore
della Regione Liguria sugli anziani non indispensabili). Il filo rosso che collega tutti questi comportamenti,
secondo Revelli, è l’attuale carattere obsoleto del concetto di persona, a cui le politiche neoliberali
antepongono quello di individuo, imprigionato nella sua solitudine sociale e segnato dall’epoca delle passioni
tristi. There is no such thing as society. There are individual men and women, diceva d’altronde Margaret
Thatcher. 

 

 

Se Auschwitz ha comportato il superamento della soglia che divide l’umano dall’inumano, facendoci oggi
patire le conseguenze menzionate, vi è un altro sfondamento parallelo descritto dall’autore: lo sfondamento
della soglia che divide l’umano dal postumano. Le innovazioni tecnologiche del mondo contemporaneo
hanno definitivamente certificato la bontà e la plausibilità del titolo dell’opera più nota di Günther Anders:



l’uomo è antiquato. Il disconoscimento di un confine tangibile tra l’essere umano e le macchine, il quale ha il
suo esito ultimo nel concetto di cyborg, porta l’uomo ad essere, contemporaneamente, creatore e creatura: da
una parte, occupa il posto di Dio divenendo fabbricatore di esseri umani e, dall’altra, riscopre sé stesso come
simile agli oggetti e ai manufatti che produce (pp. 92-93). Riecheggiano implicitamente nel testo di Revelli le
note parole di Anders, là dove sostiene che libere sono diventate le cose; pertanto, l’uomo, rendendosi conto
di essere manchevole di libertà a causa del carattere antiquato del proprio corpo biologico, sogna di essere
riprodotto in serie allo stesso identico modo di una pesca sciroppata in scatola. A dire il vero, Revelli non
replica in toto il pessimismo andersiano: da un lato, critica l’«enfatica autocelebrazione superomistica del
potenziamento che le nuove frontiere della scienza e della tecnica attribuiscono al dominio umano sul
mondo» (pp. 95-96), il cui principale esito sono le ingenue teorie transumaniste che trattano l’essere umano
come una cosa.

 

Ma, dall’altro, evidenzia come le incredibili innovazioni tecnologiche, che rendono gli uomini e le macchine
sempre più indistinguibili, ci offrono l’opportunità di un soprassalto di coscienza: non siamo, cioè, i padroni
del mondo ma siamo parti del mondo. Ecco, pertanto, la positività di un postumano che sottolinea la non
autosufficienza dell’umano nel mondo e che riscopre il rispetto nei confronti degli altri esseri viventi non
umani. Proprio questo tipo di postumano può rappresentare il punto di svolta per una rinnovata Humanitas
anti-antropocentrica, votata all’ibridazione, «connettiva e ricombinante, aperta e plurale come ibrida» (p.
128). Sembra, in definitiva, che la cura per quel germe disumano, progressivamente cresciuto all’interno dei
capisaldi concettuali dell’umanesimo moderno, si possa trovare dentro la dimensione postumana, nutrita nel
corso dell’ultimo secolo dalle enormi innovazioni della tecnologia e della robotica, le quali paiono porci
dinanzi agli errori dei nostri comportamenti e, dunque, offrirci una diversa chiave di lettura del nostro modo
di essere umani. 

 

Tirando le somme, la parte dedicata al rapporto umano/postumano è senza dubbio quella più interessante dal
punto di vista teorico. Quella invece dedicata al rapporto tra umano/inumano/disumano se, da un lato, porta
alla luce impietosamente le disgrazie che caratterizzano in modo evidente il pensare e l’agire dell’essere
umano nello spazio pubblico contemporaneo, dall’altra interpreta troppo frettolosamente alcuni
comportamenti che si sono sviluppati durante la pandemia da Covid-19. Per esempio, il documento Siaarti
necessiterebbe di un’interpretazione più variegata, la quale dovrebbe tener conto di tutti i fattori pratici e
culturali ora in gioco: per esempio, l’essere costretti a prendere celermente una decisione durante
un’emergenza, la scarsa riflessione sul ruolo della morte nella vita a causa della decennale rimozione sociale
e culturale del fine vita dal discorso pubblico, il tipo di valore più quantitativo che qualitativo che attribuiamo
generalmente al concetto di vita e alla sua durata. Aspetti culturali e sociali che rendono ancor più complicata
la possibilità di stabilire in modo oggettivo il carattere positivo o negativo di scelte prese per tutelare il
benessere dei cittadini nel corso di un periodo emergenziale in cui ogni minuto perso può accrescere la
catastrofe che, già di per sé, stiamo vivendo. 

 

Marco Revelli, Umano Inumano Postumano. Le sfide del presente, (Einaudi 2020).

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://www.einaudi.it/catalogo-libri/problemi-contemporanei/umano-inumano-postumano-marco-revelli-9788806244736/
https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero





