
 

Ragnaia: un giardino filosofico 
Michael Jakob
30 Dicembre 2020

La foresta e il giardino sembrano realtà radicalmente antitetiche, con la foresta che sta per un mondo
pericolosamente illimitato e inquietante e il giardino che rappresenta, al contrario, la sfera protettiva e
intimistica dell’hortus conclusus. Esiste però un legame importante che collega i due fenomeni. L’incendio
nella foresta di Piero di Cosimo (databile al 1500 ca.) indica la fine tragica di una foresta-giardino. I grandi
giardini toscani del Cinquecento contengono un “barco”, ovvero una parte boschiva dedicata alla caccia, che
funge spesso da punto di partenza del progetto generale. Nei giardini geometrici di Le Nôtre, la foresta è
sempre presente nella veste di repoussoir, di zona marginale, cioè di quell’alterità selvaggia dalla quale il
giardino si distacca in quanto opera della ragione e della fantasia. Nei giardini pittoreschi del Settecento la
foresta prende la forma del boschetto, della piccola radura luminosa, espressione di una natura
addomesticata.

 

Verso la fine del secolo l’intento di conferire ai giardini paesaggistici un aspetto sempre più incolto portò alla
creazione paradossale di grandi spazi verdi artificialmente inselvatichiti perché assomigliassero a un
paesaggio forestale. Più vicino a noi, l’isola Derborence istallata all’interno del Parco Matisse di Lilla –
opera del paesaggista francese Gilles Clément – espone nel cuore del giardino, a una altezza di sette metri,
una piccola foresta inaccessibile. L’opera in cui la fusione giardino-foresta avviene in modo davvero
convincente è la “foresta” nel centro della Bibliothèque nationale di Dominique Perrault, a Parigi – anche se
applicare a uno spazio tanto impenetrabile il concetto di giardino è comunque problematico.

 

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/ragnaia-un-giardino-filosofico
https://test.doppiozero.com/michael-jakob


 

La sintesi miracolosa tra giardino e foresta può però essere trovata. Dove? A San Giovanni d’Asso, nella
regione delle Crete Senesi. E si chiama Bosco della Ragnaia. È opera dell’artista americano Sheppard Craige,
che a partire dal 1995 ha trasformato il luogo in un capolavoro. L’entrata – molto discreta – apre da subito a
un’esperienza fuori dal comune. A pochi passi dalla civilizzazione, questo insieme fondamentalmente inutile
(non esiste neanche la classica tipologia della villa con il suo verde circostante), poiché all’insegna
dell’estetica, sembra introdurci in un altro mondo. “Se non qui, dove?”, dice un’iscrizione, e chi attraversa la
foresta, che nel suo centro si trasforma in giardino, capisce fin troppo bene il fascino che il sito ha esercitato
su Craige. Altre iscrizioni sorprendono il visitatore: parole in italiano, inglese, o latino. Su una lastra simil-
antica le parole apparenze speranze certezze appaiono combinate in vari modi. Il ????? ??????? dei Greci è
reso qui con il francese “Que sais-je?” Una composizione nel contempo di grande semplicità e
matematicamente complessa illustra l’opposizione tra “regola” e “caso”. Ovunque all’interno del giardino
avvolto dalla sua foresta ci si imbatte in sculture che combinano la forma umana con quella animale. Si tratta
di opere di Frances Lansing, la compagna di Craige, che hanno trovato una ubicazione perfetta in questo
spazio, che non è né museale né retorico. 

 

La Ragnaia deve molto, e l’autore lo ammette volentieri, a Ian Hamilton Finlay e al suo giardino Little
Sparta a Dunsyre. Anche in quel luogo isolato delle Pentlands scozzesi iscrizioni e sculture ricoprono il
parco con uno strato semantico, che esige attenzione, conoscenze, curiosità intellettuale. Mentre Finlay seppe
conquistare il mondo dell’arte contemporanea – soprattutto con frasi nella tradizione della poesia concreta –
le attività di Craige restano più celate, come protette dal suo bosco magico. Camminando nella Ragnaia
viene naturale pensare a Bomarzo (chiamato in epoca moderna “sacro bosco”). Ciò che distingue l’opera
creata a San Giovanni d’Asso è l’assenza di elementi malinconici come a Bomarzo, o di simboli bellici (carri
armati, navi da combattimento, bombe, ecc.) come a Little Sparta. La Ragnaia non è però neppure



un’Arcadia ritrovata. La riflessione, per esempio quella che si esprime attraverso la formula scolpita nella
roccia: tutto può essere diverso/ diverso può essere tutto, comprende la negatività, la differenza – ossia aspetti
del nostro essere-nel-mondo. 

Uscendo dal bosco si scopre una parte più ordinata del giardino con fontane, padiglioni, panchine. Questi
oggetti esposti alla luce paiono appartenere a un tempo immemoriale. 

 

 

La parte più impressionante resta però sicuramente quella zona in cui la foresta e il giardino si confondono,
senza permettere che l’una abbia il sopravvento sull’altro. Alla Ragnaia, dove tutto sta sospeso in una sorta
di felice indecisione estetica, non vi è nessuna Aufhebung, nessun superamento come gesto della dialettica
vittoriosa. Tale qualità di opera aperta è rinforzata dal carattere evolutivo del giardino stesso. Craige continua
infatti il suo lavoro poetico inserendo via via nuovi motti, che rendono questa totalità individuale, costituita
da tutti gli elementi disseminati ad arte, sempre più complessa. 

Dal Quattrocento al Settecento i giardini europei ambiziosi funzionavano, come sappiamo, in una modalità
che ricorda l’incontro con un testo letterario.

 

Nei giardini si leggeva (spesso delle iscrizioni) e si decifrava l’insieme, inteso come una realtà iconico-
verbale. I giardini ‘parlavano’ quindi, mettendo in moto sia l’immaginazione che la ragione. Con la
Rivoluzione francese, e la conseguente crisi del giardino, la tradizione erudita dell’arte dei giardini si perse in
buona parte. I giardini emblematici odierni non possiedono se non raramente un’ambizione intellettuale, e
ancor meno mostrano la volontà di trasformare l’esistenza dei visitatori. Riallacciandosi alla storia dei



giardini pittoreschi del Settecento, Craige aspira – in modo non-dogmatico – proprio a questo: farci riflettere
sugli aspetti più essenziali della vita. 

La Ragnaia, aperto tutti i giorni dell’anno, è un giardino filosofico sui generis: attraversarlo significa scoprire
una forma del meraviglioso a portata di mano. 

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero

