
 

I musei del patrimonio altrui 
Cecilia Pennacini
11 Gennaio 2021

Fin dalla “scoperta” dell’America la relazione che l’Europa ha sviluppato con gli “Altri” ha implicato tra le
altre cose l’appropriazione di oggetti, che per diverse ragioni colpivano l’immaginario occidentale. Quelle
che l’occhio europeo percepiva come manifestazioni impressionanti della diversità culturale divennero presto
oggetti del desiderio, da possedere e riportare in patria non tanto per il loro valore materiale ma soprattutto
per il fascino esotico che esercitavano. Così, dal Rinascimento in poi, materiali di varia natura e provenienza
si affastellarono nelle camere delle meraviglie dei nobili, dei principi e degli alti prelati insieme a reperti
naturalistici rari o mostruosi e a oggetti d’arte. A questa forma di appropriazione mossa dallo stupore e dalla
curiosità se ne accompagna un’altra ancora più antica: il saccheggio di armi e tesori di guerra da esporre allo
sguardo del pubblico come trofei e panoplie. In queste manifestazioni “primitive” del collezionismo,
l’apprezzamento del valore estetico appare indissolubilmente legato alla brama del possesso, come le due
facce di una stessa medaglia. 

 

Scatola antropomorfa, Mangbetu, Repubblica Democratica del Congo, MAET (Ph Marco Di Nardo.)

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/i-musei-del-patrimonio-altrui
https://test.doppiozero.com/cecilia-pennacini


Tra il XVIII e il XX secolo tali oggetti trovarono una loro collocazione specifica nei nascenti musei
etnografici, che offrirono anche la sede istituzionale dove l’antropologia mosse i suoi primi passi. Con lo
sviluppo delle politiche imperialistiche la conoscenza del mondo extraeuropeo divenne sempre più urgente
dando impulso alla scienza della diversità umana. L’antropologia adottò in questo primo periodo il metodo
delle scienze naturali, acquisendo e immagazzinando una documentazione tangibile costituita da specimina
provenienti da ogni parte del mondo: oggetti, scheletri, crani, mummie, ma anche – via via che la tecnologia
si sviluppava – fotografie, filmati, registrazioni sonore. Documenti da comparare, catalogare e studiare entro
un quadro teorico che postulava l’evoluzione delle società all’interno di una gerarchia che alcuni studiosi
riconnettevano a presunte differenze biologiche e razziali. Il paradigma evoluzionistico è in effetti alla base
di molte delle collezioni etnografiche ottocentesche e spiega le scelte che orientarono l’acquisizione di
determinati oggetti e il loro allestimento. 

 

Ornamento occipitale, Bororo, Brasile, inizio XX secolo, MAET.

 

Un esempio emblematico di questa storia è rappresentato dal Museo di Antropologia ed Etnografia
dell’Università di Torino (MAET). Esso fu fondato nel 1926 da Giovanni Marro – figlio di Antonio Marro,
amico e collaboratore di Cesare Lombroso – che contestualmente fondò anche l’Istituto di Antropologia.
Medico, psichiatra, antropologo, etnologo, egittologo, Marro incarnava un eclettismo tipico del clima
positivista in cui le scienze umane si svilupparono. Un attivismo frenetico il suo, che lo spinse a collezionare
i più diversi reperti, molti dei quali acquisiti durante le campagne di scavo della Missione archeologica in
Egitto diretta da Ernesto Schiapparelli (allora direttore del Museo Egizio), o nelle località italiane in cui
lavorò. Grazie a varie donazioni entrarono poi in museo circa duemila oggetti extraeuropei, molti dei quali
caratterizzati da un’impressionante qualità estetica: oggetti sacri, strumenti musicali, utensili, armi, tessuti,



indumenti e molto altro. Qual è il denominatore comune di una raccolta tanto eterogenea per provenienza e
tipologia? La risposta risiede nella logica con cui Marro individuava i materiali da collezionare: il suo scopo
era evidentemente quello di dimostrare l’esistenza di una gerarchia di “razze” classificate sulla base della
tipologia e della qualità dei manufatti prodotti, utilizzati come prove del loro livello intellettuale. Fascista
convinto, iscritto al partito fin dal 1925, Marro fu nominato Senatore del Regno per meriti scientifici. Dopo
la Seconda Guerra mondiale venne epurato dall’Università e morì di lì a poco, nel 1952, lasciando la sua
vasta collezione in eredità all’assistente Savina Fumagalli.

 

Statuetta commemorativa, Kongo, Repubblica Democratica del Congo, fine XIX secolo/inizio XX, MAET.



 

Alla morte di quest’ultima il museo verrà acquistato dall’ateneo torinese (presso cui era sempre stato
collocato), che ne affidò successivamente la direzione a diversi antropologi fisici senza sostanziali
cambiamenti. Saranno le mutate regole per la sicurezza a imporne la chiusura, nel 1984. 

Il risultato di questa storia è che il MAET, come gli altri musei antropologici occidentali, si trova a possedere
e conservare preziose testimonianze del patrimonio culturale altrui: oggetti etnografici giunti in Italia nei
modi più diversi, spesso in forma di souvenir acquistati da viaggiatori, militari, tecnici o professionisti. Solo
in parte questo patrimonio proviene dalle colonie italiane, anche se il contesto storico delle acquisizioni fu
certamente segnato dall’esperienza coloniale e dal sistema di relazioni asimmetriche su cui si basava. Giunti
nei musei questi oggetti furono poi inseriti all’interno di una narrazione stratificata della storia dell’umanità,
in cui gruppi a noi contemporanei venivano dipinti come primitivi ed arretrati contribuendo così a giustificare
la “missione civilizzatrice” che l’Occidente moderno si era attribuito. Sappiamo bene che dietro a questa
rappresentazione si celava l’obiettivo di uno sfruttamento massiccio delle risorse umane e naturali perpetrato
con la violenza, ma è bene sottolineare che questo contesto legittimava anche l’appropriazione delle risorse
culturali degli altri.

 

La qualità estetica di molti manufatti esotici esportati nelle metropoli europee era tale da tradursi in un valore
economico riconosciuto dal mercato dell’arte. Inoltre, quella stessa straordinaria qualità ispirò molti artisti
europei fornendo loro stimoli nuovi e potenti, che contribuirono a rivoluzionare l’arte figurativa
contemporanea. 

Gli oggetti presenti oggi nei nostri musei antropologici rappresentano dunque un’eredità scomoda, un’eredità
con cui è divenuto improcrastinabile confrontarsi: le grandi istituzioni museali europee e nordamericane
stanno tentando di affrontare questo problema, chi trasferendo le collezioni in nuovi edifici all’interno dei
quali ripensare completamento l’impianto allestitivo, come nel caso del Quai Branly di Parigi, chi
riorganizzando il discorso museale sulla base di complessi negoziati con le comunità migranti originarie dei
luoghi da cui gli oggetti provengono, come nel caso del Musée Royal de l’Afrique Centrale di Tervuren in
Belgio. La presenza nelle metropoli occidentali di queste comunità costituisce infatti la sfida fondamentale
per i musei, costretti a ripensare la loro identità anche in funzione di pubblici nuovi che esigono una rilettura
e un ripensamento delle narrazioni museali. 

 



Scacciamosche, Kongo, Repubblica Democratica del Congo, fine XIX secolo/inizio XX, MAET.

 

L’acquisizione di reperti deve a questo punto confrontarsi con le questioni etiche relative a beni culturali che
spesso presentano profondi significati identitari e con una legislazione internazionale che tenta di regolarne i
flussi. Nel 1970 l’UNESCO ha adottato la Convenzione sull’illecita importazione, esportazione e
trasferimento di proprietà dei beni culturali designati dagli stati sottoscrittori come importanti a titolo
religioso o profano per la storia, l’archeologia e l’arte di quel paese. Gli stati nordamericani hanno finito con
accogliere, grazie a una legge specifica, le rivendicazioni delle comunità native nei confronti di resti umani e
oggetti sacri conservati nei musei. Le Nazioni Unite hanno recepito questa esigenza approvando nel 2007 la
Dichiarazione dei Diritti dei Popoli Indigeni che, tra le altre cose, invita i paesi membri a consentire il
rimpatrio degli oggetti cerimoniali e delle spoglie in loro possesso, un’indicazione ripresa anche dal codice
etico dell’International Council of Museum (ICOM). Tuttavia, forti resistenze sono state espresse dai
professionisti museali, i quali rivendicano il carattere universale della conoscenza promossa dai musei e ne
temono l’impoverimento, pur riconoscendo l’esigenza di favorire la riconciliazione con i discendenti delle
società che hanno subito la violenza coloniale sviluppando, dove possibile, progetti di cooperazione
culturale.  

 

Il 28 novembre 2017 il presidente Emmanuel Macron ha pronunciato a Ouagadougou un discorso epocale nel
quale ha riconosciuto le responsabilità della Francia nel dramma della colonizzazione, promettendo la
restituzione di alcuni capolavori dell’arte africana conservati nei musei francesi. Un gesto con cui la Francia
intende farsi garante di una circolazione universale delle opere d’arte e della condivisione della conoscenza
collettiva dei contesti nei quali sono state prodotte. Su questa base Benedicte Savoy e Felwine Sarre hanno
redatto un rapporto che affronta la questione in termini nuovi, denunciando il fatto che l’Africa subsahariana



ha subito l’“estrazione” del novanta per cento circa del suo patrimonio culturale, oggi in gran parte
imprigionato nei musei europei dove la maggioranza degli africani e in particolare dei giovani (il cui accesso
alla mobilità è limitato) non può recarsi.

 

Ventaglio, Polinesia Francese (Isole Marchesi), fine XIX secolo, MAET.

 

Alla violenza della colonia si aggiungono così le ferite profonde provocate dall’impossibilità di accedere alla
memoria e alla storia delle civiltà africane. Il percorso politico e legislativo avviato da Macron intende
affrontare questo trauma costruendo ponti che consentano di accompagnare il ritorno di alcuni oggetti
reclamati da tempo dalle nazioni africane. Non si tratta semplicemente di restituire beni materiali: il gesto
con cui la ex potenza coloniale restituisce un numero limitato di pezzi è eminentemente simbolico e ha il
significato di avviare quella che il rapporto definisce una nuova etica relazionale, in grado di sanare le ferite
subite riguadagnando la fiducia delle comunità locali e di quelle migranti. 

 

I professionisti dei musei e i governi occidentali non devono dunque temere di vedere svuotati i loro musei:
l’idea che ogni oggetto dovrebbe tornare a casa sua per rimanerci è chiaramente irricevibile, dal momento
che la qualità estetica (dunque immediatamente percepibile ai sensi) delle opere d’arte attribuisce loro un
potere di comunicazione transculturale rendendole per loro natura oggetti diasporici, naturali ambasciatori
delle loro culture di origine. Si tratta invece di porre alcune manifestazioni altissime della genialità umana al
centro di progetti di cooperazione internazionali che ne moltiplichino le possibilità di fruizione e
circolazione. Progetti che trasformino i musei qui e altrove in zone di contatto dove le culture e le civiltà
possano incontrarsi per scambiarsi conoscenze e tradizioni millenarie.



E l’Italia? Un’antica tradizione di esploratori e viaggiatori avventurosi ha lasciato in eredità al nostro paese
collezioni extraeuropee ricche e abbondanti, cui si aggiunge il “bottino” della nostra impresa coloniale.
Accanto ai due grandi musei antropologici nazionali, il Museo Nazionale Preistorico Etnografico Luigi
Pigorini di Roma (confluito nel Museo delle Civiltà) e il Museo Nazionale di Antropologia di Firenze,
diverse altre istituzioni ivi comprese quelle missionarie conservano beni del patrimonio altrui. Difficile
stimarne il numero complessivo – certamente importante – anche per via della scarsità della documentazione.
Raramente queste collezioni sono state interamente catalogate e ancor meno digitalizzate; sono dunque
scarsamente presenti sulla piattaforma nazionale di catalogazione dei beni culturali (SIGEC-WEB) che di per
sé costituisce un potente strumento di restituzione digitale dei beni al pubblico. Una riflessione sulla gestione
del patrimonio altrui si era precocemente avviata nel 2005 in occasione della restituzione all’Etiopia
dell’obelisco di Axum, espropriato nel 1937. Tuttavia, il grande pubblico non sembra avere consapevolezza
della presenza di questi oggetti che permangono poco valorizzati. 

 

Ventagli di piume, Mojos, Bolivia, fine XIX secolo/inizio XX, MAET.

 

In un paese che conta più di 5 milioni di stranieri (l’8,8 % della popolazione italiana secondo l’ultimo
rapporto ISTAT), con un saldo demografico che porterà questa presenza a crescere sempre di più, il discorso
pubblico sembra incastrato in una visione emergenziale del fenomeno migratorio che non si interroga sulla
trasformazione culturale profonda che esso ha innescato. Viviamo in una società sempre più multiculturale
dove scarsa o assente è la conoscenza della storia altrui, con tutte le conseguenze che questa ignoranza
implica nella produzione di stereotipi xenofobi e razzisti. I musei sono i luoghi dell’educazione permanente
dei cittadini di ogni età, genere, origine o provenienza sociale, dove dobbiamo impegnarci nella divulgazione
di conoscenze che ci giungono dal passato ma sono indispensabili per comprendere la contemporaneità. Nella



società globalizzata e largamente informatizzata i musei che conservano il patrimonio culturale dell’umanità
potrebbero diventare spazi di condivisione di saperi eterogenei, centri di cooperazione culturale
internazionale ispirati a una nuova etica relazionale, forum di confronto e di dialogo in grado di mettere in
comunicazione mondi diversi superando le asimmetrie della storia.     

 

Cecilia Pennacini dirige il Museo di Antropologia ed Etnografia dell’Università di Torino.

 

Leggi anche:

Enrico Manera |Un'altra storia? Conversazione con Igiaba Scego e Carlo Greppi (parte I)

Enrico Manera |Un'altra storia? Conversazione con Igiaba Scego e Carlo Greppi (parte II)

Enrico Manera |Un'altra storia? Conversazione con Igiaba Scego e Carlo Greppi (parte III)

Enrico Manera | Un'altra storia? Conversazione con Igiaba Scego e Carlo Greppi (parte IV)

Marco Aime | L'Africa ha davvero una storia?

Marco Aime | L'Europa d'oltremare

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://www.doppiozero.com/materiali/unaltra-storia-conversazione-con-igiaba-scego-e-carlo-greppi
https://www.doppiozero.com/materiali/unaltra-storia-conversazione-con-igiaba-scego-e-carlo-greppi-0
https://www.doppiozero.com/materiali/unaltra-storia-conversazione-con-igiaba-scego-e-carlo-greppi-1
https://www.doppiozero.com/materiali/unaltra-storia-conversazione-con-igiaba-scego-e-carlo-greppi-2
https://www.doppiozero.com/materiali/lafrica-ha-davvero-una-storia
https://www.doppiozero.com/materiali/leuropa-doltremare
https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero

