## **DOPPIOZERO**

## Effetto San Patrignano

## Daniela Brogi

14 Gennaio 2021

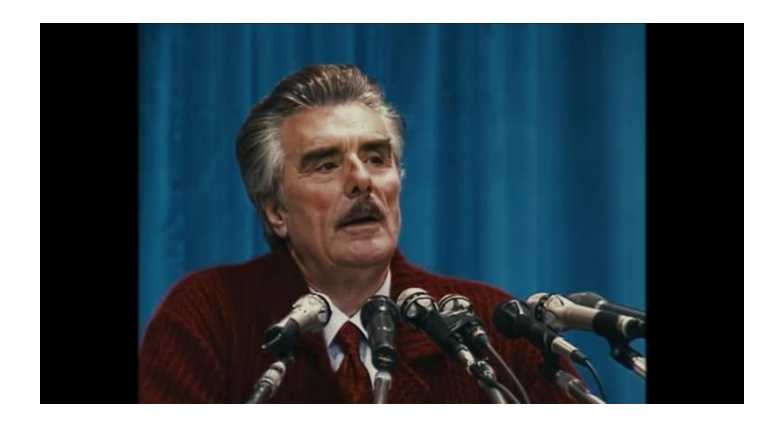
Pare un film intorno a un film, come in una trama distopica: câ??Ã" una nazione confinata a casa, al pari di tutto il resto del mondo; durante le feste natalizie, sempre più persone si mettono a guardare un lavoro dedicato alla famigerata storia della comunità di recupero per tossicodipendenti fondata nel 1978 da Vincenzo Muccioli (1934-1995). E più guardano, più restano catturati.

SanPa: luci e tenebre di San Patrignano A" costruita come se fosse un docuthriller, che in parte ricorda altre esperienze americane, per esempio la serie Wild wild country (2018) dedicata a Osho, un poâ?? Making a Murderer (2015), perché narrazione e documentazione si fondono nella ricostruzione â??appassionanteâ?• di un evento che ha provocato un trauma nellâ??immaginario collettivo. In SanPa ci sono materiali dâ??archivio e interviste a persone che hanno vissuto davvero quella storia, alternate alle riprese dei luoghi reali in cui si consumarono gli eventi; questo corpus, per $\tilde{A}^2$ ,  $\tilde{A}^{"}$  dilatato e riconfigurato come se fosse una crime story, piena di colpi di scena, di suspense, e di un sistema di tagli e riprese che punta a lasciare senza respiro il pubblico. SanPa  $\tilde{A}$ " una docuserie non solo perch $\tilde{A}$  $\otimes$   $\tilde{A}$ " articolata in episodi, ma perch $\tilde{A}$  $\otimes$  ci affama di serialitA : ci avvince attorno al bisogno di consumare ancora narrazione, di sapere come va a finire, in un sistema che pi $\tilde{A}^1$   $\tilde{A}$ " circolare e pi $\tilde{A}^1$  ci appaga, proprio come accade nelle serie che funzionano meglio. Così, lâ??interesse con cui avevamo cominciato a guardare presto si muta, diventa speciale; come se ci si trovasse, dâ??un tratto, senza nemmeno essere stati avvisati, a smettere di osservare (come ci chiede di fare il documentario), per sentire, piuttosto, per rivivere quelle vite, e, finalmente, per partecipare a una specie di rappresentazione condivisa e collettiva. Un rito, insomma, perché la visione e la narrazione di SanPa producono qualcosa di ipnotico, di catartico o perfino di espiatorio. Anzitutto perché si riporta alla vista, impressionandola, una storia oscurata a lungo e che non Ã" una vicenda qualunque, ma un pezzo di storia di una società e di unâ??epoca intere, e che dunque riguarda lâ??identità e la memoria collettiva (che possono essere cosa diversa dalla memoria pubblica e politica); in piÃ<sup>1</sup>, il senso di compiere unâ??esperienza insolita dipende anche dalla circostanza che tutto ciÃ<sup>2</sup> accada, per via del confinamento da Covid, in una condizione, anche fisica e ambientale, che puÃ<sup>2</sup> farci vivere delle stranianti simmetrie. SanPa, infatti, racconta, a persone chiuse in casa a guardarla, senza riuscire a smettere, una situazione di coercizione, chiusura e dipendenza.



Se la verit $\tilde{A}$  raccontata da SanPa fosse soltanto quella di Muccioli, o di suo figlio Andrea, o dei genitori disperati, o di chi  $\tilde{A}$ " rimasto a lavorare in comunit $\tilde{A}$ , o di persone come Fabio Cantelli, non si tratterebbe di un testo  $\cos \tilde{A}$ — potente. La prima qualit $\tilde{A}$  di questo lavoro  $\hat{a}$ ?? scritto da Gianluca Neri, con Carlo Gabardini e Paolo Bernardelli, per la regia di Cosima Spender  $\hat{a}$ ?? infatti,  $\tilde{A}$ " la capacit $\tilde{A}$  di lasciare aperte le contraddizioni, e lasciarle fluire in maniera empatica, presentandoci un quadro pieno di tinte controverse che ci sprofonda in una sorta di trance.

Ho guardato SanPa due volte, continuando a trovare aspetti nuovi, talora anche ambigui, motivi attraverso cui ripensare allâ??importanza e alla narrativa che questa serie restituisce al sistema San Patrignano, come se gli procurasse tridimensionalitÃ, e ci facesse rivedere, ripensare, rivivere, anche indirettamente, la sofferenza degli anni di maggior trionfo di Muccioli. Anzitutto, infatti, siamo davanti alla storia di un capo, un gigante dal corpo massiccio fondatore e detentore di un potere assoluto, e questo aspetto riguarda tanto il carisma individuale (che fonde la violenza del patriarcato contadino con elementi sciamanici della cultura pop), quanto il modo in cui si rappresenta il suo destino, costruendo una parabola romanzesca che asseconda una sintassi balzachiana già nei titoli dei singoli episodi (Nascita; Crescita; Fama; Declino; Caduta). E poi, ma forse anche prima, ci sono i tossici, la droga, il senso di mancanza di respiro che ci torna addosso dalla scoperta, o dalla memoria di quegli anni, anche per chi era piccolo. La droga Ã" stato un fenomeno sociale, anche se di solito Ã" stata trattata, allora come oggi, come una condizione individuale (di colpa, di caduta, di incapacitÃ). E fare la conta di quanti sono morti per eroina negli anni Ottanta aiuta, certamente, a capire lâ??entità numerica dellâ??evento, ma non serve abbastanza, per spiegare, anche a sé stessi, la gravitÃ del fenomeno, e il dolore normalizzato che era nellâ??aria, a vedere una generazione di fratelli e sorelle più grandi, di figlie, di parenti, di amici, â??fatti fuoriâ?• come se nulla fosse. Corpi traballanti, ovunque, che avanzavano come zombie; corpi che adesso, guardando SanPa, sembrano risvegliati, tornati alla luce, proprio come dei revenants, che vengono a turbarci, a chiederci ragione di uno dei piÃ<sup>1</sup> grandi rimossi della storia dâ??Italia. Qui sta il trauma, il punto cieco.



Poche narrazioni hanno provato a non usare la tossicodipendenza come un  $clich\tilde{A}$  romantico, per restituire, invece, il senso di cosa fosse lâ??eroina in quegli anni, in Italia (penso a I giorni della rotonda, del 2009, di Silvia Ballestra, a *Piccola cittÃ*, 2018, di Vanessa Roghi; al bellissimo film di Claudio Caligari *Amore* tossico, 1983). Erano i sommersi, gli irrecuperabili, i drogati, appunto, di cui nessuno, tra le istituzioni, voleva occuparsi. E  $\cos \tilde{A} \neg$  arriva anche un terzo aspetto per cui ci sentiamo  $\cos \tilde{A} \neg$  coinvolti dal racconto di SanPa, che non testimonia, ma interpella le emozioni, tanto pi $\tilde{A}^1$  in una situazione in cui le vite di tutti sono così infragilite dalla minaccia della malattia. La domanda che continuamente si costruisce, trattandola in senso drammatico, e senza cercare risposte chiuse, o responsabilit $\tilde{A}$  chiare,  $\tilde{A}$ , infatti, pi $\tilde{A}^1$  o meno questa: fino a che punto una persona che sta cercando di salvarti puÃ<sup>2</sup> agire sulla tua vita e sulla tua volontÃ, usando controllo e coercizione?  $\tilde{A}$ ? il problema delle istituzioni totali,  $\cos \tilde{A}$  come era stato discusso anche da Goffman, da Foucault, e, in Italia, da Franca Ongaro e Franco Basaglia. Colpisce, infatti, che il 1978, lâ??anno di fondazione della comunità di San Patrignano, sia il medesimo della Legge 180. Perché in quel momento Basaglia e Muccioli, oltre che modelli culturali opposti, non erano esperienze paragonabili; ma adesso, in prospettiva, lo diventano eccome, perché Ã" come se la visione di Basaglia parlasse al passato (in quanto esperienza da superare) tanto quanto Muccioli parlava al futuro (non come progresso, ma come modo in cui sono andate le cose).

Ascoltando il giornalista Luciano Nigro, o Delogu, braccio destro di Muccioli, quando ci raccontano che ai duemila â??ospitiâ?• di San Patrignano corrispondevano migliaia di amici parenti e solidali che avrebbero votato Muccioli, diventa quasi scontato pensare che se fosse accaduto â?? se accadesse oggi â?? quello era già un partito. Perché un altro aspetto che si capisce molto meglio guardando SanPaÃ" che la vicenda giudiziaria di Muccioli non Ã" stata una tappa, un incidente in una storia più ampia, ma la cassa di amplificazione per la conquista definitiva di un protagonismo mediatico. La testimonianza di Paolo Villaggio, quando al processo disse «gli schiaffi di Vincenzo Muccioli sono gli schiaffi che noi padri progressisti non abbiamo mai saputo dare» ci impressiona, oltre che farci male, perché funziona non solo come capitolazione (di un genitore, di una cultura), ma anche come assegnazione a Muccioli, proprio da parte

di <u>â??Fantozziâ?•</u>, dellâ??alloro di icona pop. E non si tratta di una suggestione, perché il montaggio inserisce delle immagini cinematografiche che ci chiedono esplicitamente di compiere questa sovrapposizione. Ecco, infatti, uno degli aspetti più significativi di *SanPa*: il lavoro, straordinario, del montaggio, a tutti i livelli (immagini, suono, dialoghi). Venticinque testimonianze, centottanta ore di interviste e immagini tratte da cinquantuno differenti archivi sono ricomposti in un mosaico dove tutto Ã' compatto e tutto sfugge a una definizione ultima.



Frontespizio del â??Leviatanoâ?• di Thomas Hobbes (1651).



Il corpo del racconto Ã" fatto di tante voci, anche molto diversamente orientate, ma che, guardando allâ??insieme, parlano a nome di unâ??anima complessiva che Ã" la coralità di esperienze votate al sistema assoluto di appartenenza a San Patrignano. Per sempre, forse, per come certe vite sono state segnate, o come accade nel tempo interiore delle esistenze spaccate da un trauma e che, anche quando vanno avanti, conservando tra gli abissi sotto la coscienza, là dove lavora il simbolico, una sorta di livello parallelo. Proprio di una presenza che persiste anche in assenza, di un non-luogo interiore abitato dallo squilibrio perenne, parla,  $\cos \tilde{A}$  – espressivamente, anche la camera dâ??albergo anonima, con la luce in penombra, da cui si rivolge a noi Fabio Cantelli, appoggiato sul bordo estremo di un letto su cui lo guardiamo e soffriamo per tutto il tempo, aspettandoci che possa cadere. Câ??Ã" un passaggio, per esempio, in cui ci spiega non solo unâ??esperienza, ma il senso complessivo dellâ??operazione compiuta da SanPa: «lâ??illusione â?? dice Cantelli â?? Ã" che (la droga) sia un problema che tocca il tuo corpo. Quello che invece non accetti, Ã" che queste droghe sono entrate nella tua anima, cioÃ" hanno cambiato la tua personalitÃ. Per il tossicodipendente la droga Ã" la vita; vuol dire che non basta disintossicarlo, vuol dire costruire un mondo alternativo alla droga che lo interessi, che lo coinvolga, che lo appassioni, che piano piano gli faccia scoprire una dimensione della?? esistere diversa da quella che ha perseguito attraverso la droga». San Patrignano Ã" stato un mondo altro e totale, con al centro un salvatore. Nel coro di discorsi, solo la voce di Vincenzo parla a titolo individuale, ed esiste, come accade già nelle prime scene del primo episodio, perché Ã" destinata e rivolta agli altri, al bene degli altri, come â??verboâ?•, insomma. Il lavoro di montaggio, allora, non Ã" solo mezzo, ma significante potente, forma perfetta di mimetismo del divismo avvincente di Muccioli.

Non câ??Ã" mai una voce extradiegetica che ci riporti a un mondo fuori campo. Anche per questo chi guarda sprofonda in unâ??esperienza filmica immersiva. Come un mare che ti promette un altrove ma che ti incorpora nel flusso indistinto di una corrente che ti porta via. Come una droga, la prima volta che ti fai: «Mi son ritrovato, io che ero di destra, assieme al fascista, al comunista, al brigatista: eravamo tutti in fila per prendere la nostra dose» (Walter Delogu, *SanPa*, episodio 1). *SanPa* non Ã" un processo a Muccioli, e non Ã" neppure unicamente unâ??esperienza di regressione. Ã? un effetto paradossale pieno di luci e di tenebre; ed Ã" pure, anche in maniera ambigua ma a maggior ragione significativa, una disperante richiesta di socialitÃ, in questo inverno di solitudini.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio Ã" grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto. Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

## LUCI E TENEBRI SAN PATRIGNA