
 

Sebben che siamo donne... 
Michela Dall'Aglio
17 Gennaio 2021

Cominciava così una vecchia canzone in cui le donne, mondine o contadine prima ancora che proletarie, a
fianco dei loro compagni a vario titolo inneggiavano alla fondazione della lega dei lavoratori, proclamando
con orgoglio: sebben che siamo donne paura non abbiamo, abbiam delle belle buone lingue e ben ci
difendiamo. Ci si trovava allora all'interno di quel contesto vernacolare che tanto piaceva a Ivan Illich, in cui
la separazione netta dei ruoli e delle competenze tra maschi e femmine garantiva a queste ultime una certa
dignità, un minimo di potere, piccolo e circoscritto, purché mantenessero sempre un rispetto formale,
soprattutto in pubblico, per il ruolo degli uomini maschi. «Nel regno del genere – scriveva Illich, intendendo
con esso sostanzialmente l'età pre-industriale che preferiva chiamare epoca vernacolare appunto – uomini e
donne sono collettivamente interdipendenti; e questa dipendenza reciproca pone limiti alla lotta, allo
sfruttamento e alla disfatta… La cultura vernacolare è una tregua, a volte crudele, tra i generi» (Ivan Illich,
Genere, Neri Pozza).

 

Lentamente le cose cambiano, e sono cambiate anche grazie alle donne che cantavano con coraggio quelle
strofe, orgogliosamente determinate a difendere i propri diritti, a far valere le proprie ragioni. Sicure non solo
di saperlo fare ma anche di stare lottando non solo per sé, ma per tutti, per i loro compagni, per una società
migliore. E la società ha camminato in fretta (be', abbastanza in fretta), e l'uguale dignità di entrambi i generi
– come di tutti i colori e le etnie e le culture – comincia a essere compresa, anche se è ancora ben lontana
dall'essere davvero e profondamente incistata nelle teste e nei cuori. Perché questo avvenga occorrono ancora
alcuni passi davvero fondamentali e benché a molti oggi possa sembrare strano, un passo decisivo, in questa
direzione, deve farlo la chiesa cattolica. 

È vero che ormai per molti i suoi dettami incidono poco sulla loro vita concreta, ma è anche vero che il ruolo
della chiesa nel formarsi della mentalità è stato decisivo, e ha ancora un peso per lo meno nei Paesi cattolici
del mondo. E grazie alla statura morale degli ultimi pontefici, al rispetto che le loro voci hanno avuto e hanno
per la difesa del bene comune, ciò che all'interno della chiesa si pensa delle donne, si fa per loro, ma
soprattutto si farà insieme a loro, ha una ricaduta sociale e intellettuale fondamentale. Per questo motivo il
grande lavoro che stanno svolgendo alcune teologhe e bibliste cattoliche laiche è importante per tutti.

 

Una di queste è Anne Marie Pellettier, biblista e docente di sacra Scrittura ed ermeneutica biblica, vincitrice
del Premio Ratzinger-Benedetto XVI per la teologia nel 2014, della quale abbiamo già avuto modo di parlare
su queste pagine presentando il suo libro Una fede al femminile (Qiqajon). Con un nuovo saggio pubblicato
ancora per l'editrice Qiqajon dal titolo Una comunione di donne e di uomini, Pellettier torna sul tema del
ruolo della donna nella chiesa ribadendo da un lato la necessità di dare voce e potere effettivo alle donne,
dall'altro mettendo in chiara luce come la questione delle donne all'interno della, o rispetto alla, gerarchia
ecclesiastica possa, e debba essere l'occasione per la chiesa di un ripensamento globale, profondo e ormai
necessario della sua organizzazione se non vuole scivolare sempre più nella marginalità e smarrire la sua
vocazione.

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/sebben-che-siamo-donne
https://test.doppiozero.com/michela-dallaglio
https://www.doppiozero.com/materiali/le-donne-e-la-chiesa


Il Concilio Vaticano II, a cui poche donne furono ammesse ed esclusivamente come auditrici, e i successivi
documenti papali che hanno avuto a tema la donna hanno lasciato femministe e non, molto deluse, spiega
Anne Marie Pellettier. Soprattutto perché non sono riusciti ad andare al di là del tradizionale ruolo loro
consentito di madre o di vergine consacrata. 

 





 

Con il garbo che la contraddistingue senza impedirle una decisa franchezza, l'autrice fa notare, poi, quanto
risulti sgradevole e financo umiliante per le donne che a parlare di loro, a stabilire quali debbano essere i loro
desideri o i loro obiettivi siano sempre degli uomini. Dei celibi che delle donne e della famiglia sanno poco,
se si guarda alla loro esperienza, e che pretendono di entrare nell'intimità delle loro case, delle loro camere da
letto per decidere per loro come devono comportarsi. Fino a poco tempo fa addirittura cosa devono provare
visto che solo di recente è stato sdoganato il piacere sessuale. Sulla questione della gestione della maternità e
in particolare sull'uso degli anticoncezionali la rottura tra donne e chiesa è profonda. Si è compiuta tra le
donne e la chiesa una separazione silenziosa, che non fa bene a nessuno. Soprattutto non fa bene alla chiesa.
Come argomenta Pellettier, la questione è più ampia di quanto qualcuno voglia credere: «qui non si intende
perorare la causa delle donne, perché è della vita della chiesa nel suo insieme che si tratta, tale infatti è la
posta in gioco: che la novità del vangelo raggiunga e si riappropri di quella relazione fondativa di umanità
che riunisce uomini e donne nel medesimo compito di essere dei viventi».

 

Dopo due capitoli in cui, da biblista, affronta alcune significative figure femminili nella Bibbia facendone
un'esegesi rinnovata dal suo peculiare punto di vista, Pellettier si sofferma sulla questione del sacerdozio
femminile, ribadendo la differenza tra ministero sacerdotale (riservato ai preti) e ministero battesimale
(proprio di tutti i battezzati). Lei è contraria al sacerdozio femminile, perché rappresenterebbe l'ingresso delle
donne nella gerarchia ecclesiastica, in «un sacerdozio gerarchico tentato di erigersi al di sopra di un popolo
cristiano rinchiuso in un'identità di minorenne, votato a un'obbedienza passiva», mentre in realtà oggi c'è
bisogno piuttosto di riportare in primo piano il «popolo dei battezzati destinato a essere sacramento [segno
efficace] dell'opera di Cristo per tutta l'umanità».

È chiaro, quindi, che non si tratta di ripensare soltanto il ruolo della donna nella chiesa, ma il ruolo di tutti i
laici; la questione femminile può essere l'elemento dirompente per un rinnovamento profondo, perché la
chiesa torni ad essere quella che era in origine, ai tempi in cui Gesù stesso le aveva dato la prima forma di
una comunione di donne e di uomini, come titola l'autrice.

Rimettere al centro della vita cristiana l'ordinazione battesimale può essere la strada giusta per ridare slancio,
vita, energia a una fede vissuta da troppi come semplice rispetto di convenzioni sociali o di tradizioni, o
come ingerenza oppressiva non più sopportabile.  

 

L'emancipazione femminile ha da sempre suscitato paura e sospetto negli uomini, «si invoca volentieri
attualmente un "disagio del maschile", facilmente sfruttabile per mettere una sordina alla parola delle donne.
Non v'è dubbio: lo sconvolgimento delle immagini e dei ruoli in cui gli uomini e le donne erano ormeggiati
nei secoli precedenti mina in modo traumatico le identità e rende talora scomoda fino al malessere la
condizione maschile. Così non v'è dubbio che questo problema concerne anche il mondo ecclesiale, in cui
certi uomini, laici, preti, religiosi, privati dei loro attributi tradizionali, si sentono minacciati o sminuiti da
tutto ciò che le donne hanno conquistato in fatto di autonomia».

 

Eppure se finalmente riuscissimo a guardarci tra maschi e femmine con reciproco, sincero apprezzamento per
le nostre diversità, se ci convincessimo finalmente che non abbiamo ruoli diversi ma semplicemente
sappiamo svolgere in modo diverso gli stessi ruoli (Adriana Valerio, Donne e Chiesa: una storia di genere,
Carrocci) ne guadagneremmo tutti in termini di libertà, di serenità e di benessere. E forse sapremmo trovare
soluzioni pratiche e innovative a molti problemi senza buttare all'aria niente. Un esempio è l'idea di un
vescovo congolese gesuita, padre Ernest Kombo, che nel 1994 a un sinodo dei vescovi sulla vita consacrata e
la sua missione nella chiesa, di fronte alla forte richiesta della presidente dell’Unione internazionale delle



superiore maggiori che chiedeva per le donne la possibilità di avere posizioni di responsabilità nella curia
pontificia, propose che le donne potessero diventare cardinali laici, poiché il cardinalato non è di origine
apostolica né è legato al ministero sacerdotale (Adriana Valerio, cit.).

Naturalmente non se ne fece nulla.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero

