
 

Rilke e l'arte del paesaggio 
Antonio Prete
12 Febbraio 2021

Calco della voce francese paysage, la parola italiana paesaggio appare la prima volta negli ambienti pittorici
veneti del Cinquecento, in particolare tra i leonardeschi e intorno a Tiziano e la sua scuola. Fino all’epoca
romantica la parola sarà usata quasi solo in riferimento alla pittura, poi il suo uso sarà esteso in altre aree
semantiche: un cammino analogo hanno la parola inglese Landscape e la tedesca Landschaft. Dal linguaggio
della pittura il paesaggio passa via via ad essere oggetto di molti saperi, anche se di poche cure. La voce
entrerà nella Costituzione italiana con l’espressione “tutela del paesaggio”. Per via delle molteplici
implicazioni, una storia del paesaggio, della sua rappresentazione, sarebbe pressoché impossibile. Già
riferendosi a un’eventuale storia del paesaggio nella pittura Rilke scriveva nel 1902: “Grande e singolare sarà
il compito del suo autore, un compito sconcertante per novità e profondità inaudite”. Lo scriveva ad apertura
di uno scritto che introduceva una monografia sui pittori di paesaggio raccolti a Worpswede, nella campagna
prossima a Brema, dove in un villaggio nato intorno alle torbiere, sotto il cielo immenso di una pianura
lambita dal mare, viveva, per scelta, una piccola comunità di artisti (vi faceva parte anche Clara Westhoff,
scultrice, che Rilke sposò nel 1901; e lo stesso poeta soggiornò a Worpswede al tempo di questo scritto e
poco prima del suo soggiorno parigino). 

 

La riflessione di Rilke nel testo intitolato appunto Worpswede introduceva una monografia su cinque artisti di
quella comunità: Fritz Mackensen, Otto Modersohn, Fritz Overbeck, Hans am Ende, Heinrich Vogeler. Le
pagine di quella introduzione, Worpswede, insieme con altri scritti sparsi rilkiani, tutti di grande interesse,
apparvero in traduzione italiana, a cura di Giorgio Zampa, in un’edizione Cederna del 1949; ora, con una
nota di Marco Rispoli, c’è una riedizione Adelphi, che ripropone la raccolta. Sotto il titolo Del paesaggio (
Von der Landschaft), già nell’edizione Cederna si riportavano alcune pagine che il poeta aveva espunto dal
testo definitivo di Worpswede. In queste pagine preparatorie, belle ed essenziali, Rilke suggerisce alcuni
motivi che riguardano il rapporto tra l’artista e il paesaggio. Presso i Greci il corpo umano stesso era il
paesaggio (“lo coltivavano come una terra, si adoperavano intorno ad esso come intorno a un raccolto”).

 

La presenza dell’uomo, il suo rapporto con il tragico, o con il tempo, o con la bellezza, era il centro di tutto,
intorno la natura, ma puro inerte sfondo. Con l’arte cristiana il corpo si ritrasse da questa centralità, e via via
prese forma una lode del visibile, della terra e del cielo, e questo splendore dell’apparire era richiamato a far
come da mantello, o da monile, o da ghirlanda alle Madonne dipinte. Così il paesaggio giunse a Leonardo,
che lo trasformò in un “mezzo per esprimere un’esperienza, una profondità e una tristezza indicibili”.
Paesaggi, i suoi, colti nella loro autonomia, ma allo stesso tempo “voce e confessione”. L’arte del paesaggio
mosse i suoi passi da questa grande esperienza di Leonardo. Per giungere all’artista moderno, che proprio
quando era divenuta chiara l’estraneità della natura all’uomo, cominciò ad avventurarsi in una
rappresentazione del visibile separata dal pathos soggettivo, di un visibile che viveva del suo esser lì, nella
sua quiete: “Ci si sprofondò nella grande quiete delle cose, si sentì come la loro esistenza si svolgesse nella
legge, senza attese e senza impazienze”. In questa nuova condizione l’uomo, “posto come una cosa tra le
cose”, avvertì la sua profonda solitudine. 

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/rilke-e-larte-del-paesaggio
https://test.doppiozero.com/antonio-prete


 

 

In Worpswede Rilke fa riaffiorare qualche passaggio di queste annotazioni lasciate inedite, ma affronta il
tema con modi narrativi più distesi, interrogandosi sul rapporto tra la nostra immagine e le immagini della
natura. Da qui la domanda forte: “E fare un ritratto non vuol dire guardare a un uomo come a un paesaggio?”.
La domanda trova una risposta dinanzi ai ritratti di Rembrandt, il quale rinuncia “alle piante per impiegare gli
uomini come alberi e cespugli”. In questo senso egli è un “paesista”: “Egli poteva dipingere ritratti perché
penetrava profondamente nei visi come in paesi dal vasto orizzonte e dall’alto cielo smosso”. Con Millet si
mostra un altro modo del rappresentare: le figure nel paesaggio dicono l’appartenenza alla terra, al suo
respiro, da qui la semplicità e insieme profondità del loro apparire nella pianura, “immobili come alberi,
contro il cielo”. 

 

Quanto a Segantini, il suo paesaggio è ricerca di prossimità al cielo, la linea del dorso di una mucca è in
dialogo con il cielo, i monti sono “soltanto gradini verso nuove pianure, sopra le quali si alza un cielo vasto
quanto il cielo di Millet, ma più luminoso, più profondo, più colorito”. Nel rammemorare paesaggi che
indicano un balzo in avanti nella storia della rappresentazione Rilke cita l’amburghese Philip Otto Runge,
una sua aurora, con le tracce, ancora, della notte sulla terra e la luce che sale a spegnere le stelle, e ricorda
Constable, il suo sguardo che si posa sull’infinita differenza del visibile (“dalla creazione del mondo in avanti
non ci sono state neppure due foglie che fossero una eguale all’altra”, è la frase che del pittore inglese Rilke
cita). Nelle ultime pagine il poeta descrive il paesaggio di pianura dove sorge il villaggio degli artisti.
Dinanzi alla lontananza dischiusa dalla pianura, dinanzi al ritmo delle stagioni che la pianura accoglie, gli
artisti cercano quel sublime che solo sapendo ritrovare lo sguardo del fanciullo si può attingere. 

 

Ho considerato da molto tempo questo scritto di Rilke come una splendida introduzione a una ricerca che
voglia ricomporre, a grandi linee, la storia del paesaggio, anche del paesaggio che dalla pittura passa nella



narrazione e nella poesia. Per questo, nel 1987, ci tenni a pubblicare Worpswede, con un’ottima cura di
Giorgio Maragliano, in una piccola “collana di poetica”, Chirografie, che dirigevo per le “edizioni di
barbablù” (edizioni di belle plaquettes, che erano curate con strenua e mai esibita passione dal mio amico
Attilio Lolini). 

Dalle pagine di Rilke il lettore può muovere per cercare, anche altrove, le stazioni di una rappresentazione
del paesaggio. Un cammino che avrà passaggi obbligati. Tra questi, la storia di un topos classico come il
“locus amoenus” (Ernst Curtius ne ha ricostruito la lunga tessitura) e la sua presenza nell’arte pittorica
medievale e nella poesia. Una prima autonomia del visibile si potrà scorgere nel Buongoverno di Ambrogio
Lorenzetti, Palazzo Comunale di Siena, dove il tempo e lo spazio della città hanno il loro ritmo, la loro luce,
e i particolari, con la loro energia, vincono sull’intenzione allegorica. A partire dall’età umanistica lo studio
della prospettiva si intreccia con il definirsi del paesaggio: a partire dagli elementi paesistici accolti e disposti
prospetticamente in Masaccio, Paolo Uccello e Piero della Francesca.

 

E non si potrà fare a meno, in questa ricerca, di indugiare sulle meravigliose pagine del Trattato della pittura
di Leonardo: per gli studi sull’orizzonte, sulle nuvole, e soprattutto sulla prospettiva aerea. La lezione di
Leonardo avrà una sua forte risonanza nel paesismo dei pittori veneti, da Giorgione a Tiziano, da Lotto a
Veronese, da Cima da Conegliano a Tintoretto, che daranno al paesaggio tonalità e timbri di forte intensità. E
poi c’è la grande pittura olandese e fiamminga, l’esperienza luminosa e calda di una natura come appare in
Poussin e Lorrain, i clowds studies, tra Constable e Turner, l’esperienza della solitudine dinanzi al mostrarsi
della natura in Friedrich, i cieli di Corot, che molto piacevano a Baudelaire, infine la scuola di Barbizon, e da
lì verso Van Gogh e Cézanne. Ma siamo già a Rilke, che mentre ha in corso la scrittura del saggio su Rodin
(di lì a poco si trasferirà a Parigi, raggiunto dalla moglie) introduce i pittori di Worpswede. 

 

Una rapidissima escursione, come si vede. Al cui orizzonte c’è il grande tema che riguarda il rapporto tra il
linguaggio delle arti e la natura: c’è insomma il lungo cammino della mimesis, tra descrizione e
immaginazione, tra realismo e astrazione, tra rappresentazione del visibile e figurazione dell’invisibile. In
questo cammino sta la poesia di Rilke, la sua mirabile ricerca di un ascolto, l’ascolto del nome che non fa
opaca la cosa ma la mostra nel suo stare, nella sua luminosa quiete. In questo lungo cammino della mimesis
c’è anche l’aspra sua negazione, che è deflagrazione di ogni arcadia paesaggistica: il “giardino della
sofferenza” di Leopardi, la “Niemandsrose” di Celan. 

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero





