
 

Clemenza 
Francesca Rigotti
16 Febbraio 2021

«Siate clementi con i vostri alunni», invocava qualche tempo fa un’autorevole voce del mondo della scuola.
Un’esortazione che si è sentita del resto spesso pronunciare di questi tempi pandemici. «Siate clementi con
gli studenti» è stato ripetuto dalle nostre istituzioni universitarie. Siate clementi?

L’esortazione a essere clementi è molto diversa dal generico «siate buoni» e si avvicina di più a un comunque
generico: «Siate comprensivi e perdonate». Ovvero al significato primario di clemenza, che non nega
l’applicazione della giustizia ma la spinge oltre, quasi un’eccedenza: emettete un giudizio giusto, una
valutazione secondo equità e poi però fate intervenire almeno un pizzico di clemenza nei confronti del reo.
Che nel linguaggio della scuola e dell’università vorrebbe dire alzate i voti, concedete sufficienze e fate
passare anche chi non ha imparato. Perché? E soprattutto, dove sono qui i rei? 

 

È della clemenza come del perdono, che pare faccia sentire tutti meglio, i carnefici e le vittime e i loro
congiunti? Eppure la clemenza non è il perdono. E che cos’è allora? Qual è la sua condizione stereotipica,
quali ne sono i motivi e l’utilità? Chi esercita o dovrebbe esercitare la clemenza, il giudice buono, il padre
indulgente, il sovrano misericordioso, il politico populista?  In effetti la clemenza è la disposizione benevola
del capo sovrano verso l’inferiore; è virtù esterna, pubblica, non privata e interna come lo sono bontà e
umiltà. È virtù dei potenti verso i soggetti, è azione di un superiore sociale verso un inferiore, talora richiesta
alla giustizia, che con la grazia risparmia la vita o anni di pena. Si applica a contesti di giurisprudenza e di
politica, esprime la mitigazione della retribuzione.

 

Il clemente re delle api

La natura stessa ne dà un esempio con il comportamento delle api. L’analogia è esposta dal filosofo romano
Seneca, precettore del giovane imperatore Nerone, nel suo trattato de clementia. Questa operetta morale
scritta intorno al 55-56 (prima che Nerone abbandonasse i precetti del maestro) è il riferimento d’obbligo
nell’affrontare il senso della virtù della clemenza, nonché un richiamo dei più noti. Accanto all’opera di
Wolfang Amadeus Mozart, La clemenza di Tito, rappresentata per la prima volta a Praga nel 1791; un’opera
seria, questa volta, in onore dell’incoronazione di Leopoldo II, già imperatore del Sacro romano impero, a re
di Boemia, e ispirata dal comportamento dell’imperatore Tito (così clemente da essere stato chiamato
«delizia del genere umano») che almeno nel libretto alla fine perdona tutti i congiurati.

 

Ma torniamo alle api e al loro re in Seneca; non alla regina, perché i nostri antenati, vedendo all'interno
dell'alveare un insetto più grosso degli altri, allevato in una cella di grandi dimensioni e nutrito con un cibo
speciale (la pappa reale) da centinaia di insetti devoti come sudditi, ne conclusero per secoli che
quell'animale speciale dovesse essere un re, il re delle api. Come pensava ancora Leonardo da Vinci che nel
suo Bestiario, della fine del Quattrocento, fa del re delle api un esempio di giustizia: 

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/clemenza
https://test.doppiozero.com/francesca-rigotti


«E' si può assimigliare la virtù della giustizia allo re delle api, il quale ordina e dispone ogni cosa con
ragione, imperoché alcune api sono ordinate andar per fiori, altre ordinate a lavorare, altre a combattere con
le vespe, altre a levare le spurcizie, altre a compagnare e corteggiare lo re». Per arrivare a pensare una regina
e mettere a capo dell’alveare una sovrana occorrerà arrivare al Seicento, grazie all’aiuto di Elisabetta I di
Inghilterra e dei primi microscopi.

 

In ogni caso se il re delle api di Leonardo è esempio di giustizia, quello di Seneca lo è di clemenza, per il
semplice fatto che... non ha il pungiglione! Il re delle api è di corporatura grande e lucente, possiede un nido
ampio e sicuro; si astiene dal lavoro (ma sorveglia quello altrui); se si perde, l’intero alveare si disgrega ma
soprattutto, mentre le api, laboriose quanto aggressive, lasciano il pungiglione (e la vita) nella ferita, il re è
privo di tale arma. Morale? «La natura ha voluto che non fosse efferato... un modello notevole, questo, per i
grandi re» [Seneca, de clementia I, 19-1-3, nella traduzione di Ermanno Malaspina in: Seneca, La clemenza
etc., Torino, Utet, 2009].

Insomma la clemenza è la dote di chi agisce secondo equità e rettitudine, perdonando senza però rinunciare
alla giustizia. Non equivale a misericordia e pietà perché non mette in gioco il cuore e le passioni bensì la
testa e la ragione, tant’è che non poca è la sua utilità politica. Per Seneca la clemenza è una virtù attivamente
benefica, che giova al reo e a tutti; è uno stato d’animo che favorisce il bene. Rende chi la usa piacevole e
popolare, garantisce una buona fama e favorisce – sempre secondo Seneca – l’interesse comune, purché non
rivolta a tutti indiscriminatamente ma mantenuta nella giusta misura [I, 1, 8].

 

 

Clemenza e inclinazione

Soltanto nel secondo libro del trattatello Seneca giunge alla definizione di clemenza, con parole che aprono
un affascinante spaccato sulla contemporaneità filosofica. La clemenza è disciplina dell’animo nella facoltà
di castigare, ovvero delicatezza di un superiore nello stabilire le pene nei confronti di un inferiore. Questa è
una delle traduzioni possibili, che però perde di vista la peculiarità dei termini latini esattamente usati da
Seneca: «clementia est inclinatio animi ad lenitatem». La parola per la cosa è essenza della cosa. La
clemenza è un’inclinazione, anzi è un’inclinazione raddoppiata in quanto entrambi i termini rimandano



etimologicamente al verbo greco ????? (klíno): piegare verso, appoggiare, inclinare. L’aggettivo «clemente»,
traslato, sta per «benevolo», «dolce», «moderato», e inclinazione è la posizione di chi o di ciò che assume
una posizione obliqua; obliqua come quella degli atomi di Lucrezio che subiscono una piegatura, una
deviazione, uno scarto, assumendo una posizione «obliqua e, sintomaticamente, creatrice». La citazione
viene da uno straordinario studio del 2013 (Inclinazione, Milano, Cortina) di una straordinaria filosofa,
Adriana Cavarero. Pur non occupandosi direttamente di clemenza Cavarero ci offre gli strumenti critici per
comprenderla. Perché senza clinamen, senza inclinazione, senza clemenza, potremmo aggiungere, «la natura
non avrebbe creato nulla», afferma Lucrezio e audacemente lo riprende Cavarero.

 

Che l’inclinazione, lo scarto della verticalità, sia una posizione creatrice lo mostra l’inclinazione quale gesto
della madre che si china, pende, si inclina verso il bambino. Se il paradigma dell’asse verticale è stato
requisito dall’uomo per via della sua razionalità, il paradigma della linea obliqua appare invece riservato alla
donna per via della sua attitudine alla maternità che ne causa l’inclinazione (ivi, pp. 19-20).  Ma attenzione
agli stereotipi e ai luoghi comuni, e soprattutto ai passaggi analogici non giustificati. Non perché possiede
capacità procreativa la donna è naturalmente e costituzionalmente incline alla cura e al perdono, alla
moderazione e alla clemenza. Anzi. La clemenza, come si è visto, è la virtù del potere e di chi lo detiene,
indiscutibilmente maschio anche se ape. L’inclinazione materna, anche se tipica delle Madonne cristiane sul
divino infante, non è la piegatura essenziale della donna, nella quale ella si identifica e si realizza. È
un’inclinazione per tutti, raccomandabile, se ha da esserlo, per tutti, e un modo per uscire da stereotipi,
schemi, posizioni e inclinazioni obbligate.

 

L’inclinazione di Tito

Si inchina l’imperatore Tito manifestando clemenza per l’amico tradito, Sesto, nonché per la congiurata che
avrebbe voluto sposare, Vitellia, e che tramava contro di lui. (Per inciso, difficile dire da dove provenisse
questa immagine idealizzata del sovrano che aveva fatto distruggere Gerusalemme provocando la morte di
più di un milione di ebrei. Probabilmente fu proprio a causa di ciò, comunque, che Tito si guadagnò le
simpatie dei cristiani con l’infliggere la distruzione del tempio al popolo deicida). Tito manifesta clemenza
nell’opera mozartiana che esalta l’inclinazione del sovrano e che pare di riconoscere materialmente nelle
tante posizioni piegate dei personaggi dell’opera.

 

Che Pietro Metastasio, il poeta di corte che compose il poema La clemenza di Tito nel 1734; che Caterino
Mazzolà che scrisse il libretto e Wolfgang Amadeus Mozart che lo musicò (tra i tantissimi altri compositori
che lo misero in musica), e forse anche Leopoldo II che approvò il testo per la propria incoronazione
avessero letto il de clementia di Seneca? È molto probabile. Che lo conoscano anche Teodor Currentzis, il
direttore d’orchestra e il regista Russel Thomas della versione eseguita nel 2017 a Salisburgo, e alcuni dei
solisti e dei coristi, che la hanno mirabilmente diretta, messa in scena e interpretata, è meno probabile.
Eppure hanno sicuramente colto l’inclinazione della clemenza, a guardare le scene. 

E colto l’idea, semplice ma profonda, che per esercitare clemenza occorre avere un reo, e rei gli studenti che
sono stati tenuti nell’ignoranza, nella noia e nella demotivazione allo studio, non sono. 

 

Leggi anche:

Laura Pigozzi, Democrazia

https://www.doppiozero.com/materiali/democrazia-0


Antonio Prete | La pazienza, virtù non eroica

Andrea Pomella | Indulgenza

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://www.doppiozero.com/materiali/la-pazienza-virtu-non-eroica
https://www.doppiozero.com/materiali/indulgenza
https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero

