
 

Walter Benjamin e l'arte dell'errore fotografico 
Giuseppe Di Napoli
24 Febbraio 2021

Ancora oggi, nonostante Photoshop, è largamente diffusa la convinzione che la fotografia costituisca un
documento fedele e oggettivo di certificazione dell’effettiva esistenza della realtà che riproduce, convalidato
dall’assunto che l’immagine fotografica sia un calco ottico fedele della visibilità del mondo fisico. La nostra
identità viene provata tutt’oggi mediante la riproduzione fotografica del nostro volto. 

È, nondimeno, incontestabile il fatto che l’invenzione della macchina fotografica, oltre ad avere sollevato
molte questioni di natura estetica relative all’artisticità delle fotografie, abbia fornito un notevole contributo
alla conoscenza visiva di molti fenomeni naturali, rimasti fino al suo avvento invisibili all’occhio nudo.
Tuttavia questi risultati non autorizzano gli eccessi di semplificazione riportati da alcuni manuali, con i quali
assimilano il procedimento ottico-fisiologico innervato nell’anatomia dell’occhio umano al meccanismo
ottico della macchina fotografica, in quanto inducono ad avvalorare un’insensata equivalenza tra l’immagine
fotografica e l’immagine visiva. Per quanto superfluo precisiamo che sussiste un gap insormontabile tra il
processo visivo e il meccanismo fotografico, accertabile dal fatto che, a differenza dell’occhio, la macchina
fotografica non vede, benché permetta di fissare innumerabili informazioni ottiche su lastre fotosensibili (in
origine) e su sofisticati sensori e processori digitali (ora).

 

La macchina fotografica come protesi visiva

 

La macchina fotografica, però, sebbene non possa vedere, coadiuva mirabilmente questa modalità percettiva
gravandosi del compito di far-vedere, ovvero di fornire all’occhio uno strumento capace di ampliargli il
campo visivo, estendendolo al di là e al di qua delle soglie percettive dell’occhio. Queste straordinarie
potenzialità sono state sfruttate fin dai suoi esordi in molteplici ambiti e con diverse finalità. Sia pure per
ragioni distinte tanto gli scienziati quanto i pittori sono sempre stati consapevoli che la realtà sia molto più
complessa e inscrutabile di come appaia davanti ai loro occhi. In ragione di questa consapevolezza hanno
sempre cercato di sfruttare qualsiasi mezzo o strumento che abbia ampliato la loro visuale, o che abbia
permesso di vedere ciò che per natura è troppo piccolo o troppo lontano e che, a causa delle dimensioni o
della distanza, risultava invisibile. 

 

Uno dei pionieri, in tal senso, è stato certamente il pittore e fotografo ungherese Làszlò Moholy-Nagy che,
intorno al 1922, in contemporanea al pittore americano Man Ray, riprendendo il procedimento delle impronte
ottiche per contatto che aveva praticato per primo William Henry Fox Talbot nel 1834 – da quest’ultimo
definito paradigmaticamente “disegno fotogenico”– iniziò a sperimentare la possibilità di fare fotografie
senza l’ausilio della macchina fotografica, poggiando oggetti opachi e traslucidi sopra la carta fotosensibile,
prima di esporla direttamente all’azione della luce. La fotografia, teorizza il pittore-fotografo ungherese,
arricchisce il nostro modo di guardare abituale, a cominciare dalla dilatazione del tutto innaturale del campo
visivo, assumendo il ruolo di una protesi visiva ausiliaria che attiva una visione “senza pregiudizi, cosa che i

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/walter-benjamin-e-larte-dellerrore-fotografico
https://test.doppiozero.com/giuseppe-di-napoli


nostri occhi, vincolati a leggi associative, non riescono a fare.” 

La presa di coscienza di queste possibilità, sottolinea Moholy-Nagy, porta alla consapevolezza che
l’apparecchio fotografico rende visibili “fenomeni che sfuggono alla percezione o alla ricezione del nostro
strumento ottico, l’occhio; che l’apparecchio fotografico è in grado di perfezionare e in particolare di
integrare.” Il pittore ungherese è convinto che ciò sia un contributo assolutamente innovativo, in quanto
riproduce la visibilità del mondo del tutto impermeabile alle interferenze intellettuali e psicologiche di cui è
invece contaminata la visione umana.

 

La completa fiducia nel mezzo lo spinge ad enfatizzarne l’importanza, al punto da affermare che
l’apparecchio fotografico “riproduce la pura immagine ottica”, perché include “le distorsioni, le
deformazioni, gli scorci, ecc. otticamente reali, mentre il nostro occhio integra l’immagine ottica con la
nostra esperienza intellettuale, mediante legami associativi formali e spaziali, in un’immagine concettuale.”
La fotografia, quindi, consente di eliminare le connotazioni simboliche ed espressive che l’immagine della
pittura tradizionale ha impresso nella nostra visione nei secoli precedenti. Attraverso l’obiettivo della
macchina fotografica si può dire che noi vediamo il mondo con tutt’altri occhi. In perfetta sintonia anche
Man Ray, l’artista che ha eletto la fotografia a strumento principale della sua ricerca espressiva, dichiara che
il fotografo “è un meraviglioso esploratore degli aspetti che la nostra retina non registra mai, e che ogni
giorno infliggono smentite così crudeli agli idolatri delle visioni note.” La macchina fotografica e la
cinepresa divengono gli strumenti privilegiati di nuove forme d’arte e la loro esaltazione discende anche dal
fatto che inaugurano nuove possibilità percettive, stimolano l’immaginazione e promuovono la creatività
artistica. 

 

L’occhio della rivoluzione

 

Negli stessi anni anche nella nascente URSS postrivoluzionaria il cineasta Denis Arkadevi? Kaufman, noto
con lo pseudonimo Dziga Vertov, formulava il neologismo kinoglaz per indicare il cineocchio, ovvero
l’occhio di una duplice rivoluzione: una proletaria e l’altra visiva. Esso incarna un nuovo modo di vedere e di
rappresentare la realtà, con forme perfettamente rispondenti alla piena riuscita della prima rivoluzione, in
quanto simboleggia la “lotta contro la cecità delle masse popolari, la lotta per la vista. Vedere e mostrare il
mondo in nome della rivoluzione proletaria mondiale. (…) Sarà come se aprissero gli occhi per la prima
volta.” (Dziga Vertov; L’occhio della rivoluzione. Scritti dal 1922 al 1942. Mazzotta, Milano, 1973; pp. 75)
La cinepresa, muovendosi in ogni direzione, può riprodurre un oggetto da molteplici punti di vista
inaccessibili all’occhio umano; può focalizzare la sua attenzione su particolari movimenti consecutivi, come
le gambe di un ballerino o i pugni di un pugile durante un combattimento, avvicinandosi o allontanandosi in
momenti diversi; può strisciare al disotto di essi o alzarsi sopra la loro testa e visualizzarli dall’alto; può
correre a fianco del muso di una cavallo lanciato al galoppo; irrompere a piena velocità nella folla e,
svincolata dai limiti dello spazio e del tempo, può confrontare e connettere tra loro tutte queste viste che
concorrono alla creazione di una nuova percezione del mondo. Le sue precipue potenzialità sembrano essere
specificatamente destinate a riprodurre tutto “ciò che l’occhio non riesce a vedere. Come il microscopio e il
telescopio (…) come l’occhio a raggi X, (…) a rendere visibile l’invisibile, rendere chiaro ciò che è oscuro,
palese ciò che è nascosto, smascherare ciò che è celato.”

 

Sorprendentemente, però, i nuovi livelli di visibilità che la macchina fotografica dischiuse non riguardavano
soltanto i fenomeni spazio-temporali del mondo fisico, bensì si estendevano anche al di là di quell’orizzonte,
invadendo perfino i meccanismi psichici e, in particolare, quelli più inaccessibili e misteriosi del mondo



inconscio. Vediamo per quale via giunge a questo risultato. 

Le tematiche relative alla funzione protesica esercitata dall’obiettivo fotografico nei riguardi dell’occhio
umano, sopra accennate, verranno riprese una decina d’anni dopo, anche da Walter Benjamin in due suoi
studi molto noti, nei quali espone anche la perdita dell’aura dell’opera d’arte, cagionata proprio dall’avvento
della fotografia che introduce la possibilità di riprodurre meccanicamente la stessa immagine in un’infinità di
copie. 

 





 

Nell’ultimo decennio sono state tradotte e pubblicate per la prima volta in Italia tutte e tre le versioni
manoscritte del famoso saggio L’opera d’arte nell’epoca della sua riproducibilità tecnica, che Benjamin
aveva scritto nei quattro anni che precedettero la sua morte. La lettura comparata delle tre versioni ci ha
indotto a riflettere intorno all’estensione semantica del concetto di “inconscio ottico”, che, a nostro avviso,
sembra travalicare le discussioni sulle scelte sintattiche e lessicali che ogni traduttore è obbligato a fare. I
testi a cui ci riferiamo sono: Walter Benjamin, L’opera d’arte nell’epoca della sua riproducibilità tecnica.
Tre versioni (1936-39) (a cura di Fabrizio Desideri e traduzione di Massimo Baldi, Donzelli, Roma 2012); 
Walter Benjamin,  Aura e choc. Saggi sulla teoria dei media (a cura di Andrea Pinotti e Antonio Somaini,
Einaudi, Torino, 2012); Walter Benjamin, L’opera d’arte nell’epoca della sua riproducibilità tecnica e altri
scritti (a cura di Federico Ferrari e traduzione di Rossella Rizzo, SE, Milano 2012).

 

L’inconscio ottico

 

La macchina fotografica, dicevamo, anche per Benjamin dischiude davanti agli occhi un mondo nuovo, o
meglio permette di vedere nei gesti e nei comportamenti della vita quotidiana di un soggetto un altro livello
di visibilità, rimasto sempre nascosto e inaccessibile all’occhio naturale. L’indifferenza dell’obiettivo
fotografico registra una varietà di aspetti ed elementi abitualmente inosservati, non-visti dall’occhio, che
Benjamin riconduce tutti in un’unica categoria di fenomeni percettivi, quella dell’inconscio ottico. Egli lo
descrive in due momenti e luoghi differenti: una prima volta nel saggio Piccola storia della fotografia, edito
la prima volta nel 1931, successivamente nel saggio L’opera d’arte nell’epoca della sua riproducibilità
tecnica, sia nella versione dattiloscritta del 1935-36, sia in quella successiva del 1939. Il brano in cui viene
descritto prende inizio con una rilevante distinzione, che merita una particolare attenzione, anche perché
suona quasi come un preliminare ammonimento per coloro che tendono a fare fuorvianti assimilazioni. Nella
Piccola storia della fotografia, egli precisa, infatti, che “la natura che parla alla macchina fotografica è una
natura diversa da quella che parla all’occhio.” Questa affermazione, nella sua perentorietà, lascia supporre
che l’autore abbia piena consapevolezza dell’irriducibile differenza che sussiste tra la registrazione ottica che
l’obiettivo fotografico effettua della realtà e la percezione visiva che l’occhio umano preleva dalla medesima
realtà. È incontestabile che la cinepresa permette di riprodurre la realtà con modalità molto differenti da
quelle connaturate alla percezione umana: con il primo piano dilata lo spazio, con la ripresa a rallentatore
dilata il movimento e con l’ingrandimento non porta a una semplice “chiarificazione di ciò che si vede
comunque, benché indistintamente, poiché esso porta in luce formazioni strutturali della materia
completamente nuove, così il rallentatore non fa apparire soltanto motivi del movimento già noti: in questi
motivi noti ne scopre di completamente ignoti.” 

 

Questi nuovi meccanismi tecnici di ripresa carpiscono alla realtà una moltitudine di aspetti che “sono in
larga misura al di fuori del normale spettro delle percezioni sensoriali.” Benjamin teorizza che le riprese
dell’obiettivo fotografico consentano un accesso all’inconscio ottico, in quanto “al posto di uno spazio
elaborato consapevolmente dall’uomo, c’è uno spazio elaborato inconsciamente.” Nel passaggio successivo
ne chiarisce le ragioni. “Se è del tutto usuale che un uomo si renda conto, per esempio, dell’andatura della
gente, sia pure all’ingrosso, egli di certo non sa nulla del loro contegno nella frazione di secondo in cui si
allunga il passo. La fotografia, grazie ai suoi strumenti accessori quali il rallentatore e gli ingrandimenti, è in
grado di mostrarglielo. La fotografia gli rivela questo inconscio ottico, così come la psicanalisi fa con
l’inconscio pulsionale.” (Walter Benjamin, L’opera d’arte nell’epoca della sua riproducibilità tecnica, in
Aura e choc. Saggi sulla teoria dei media, cit., pp. 42).



 

I mondi che l’inconscio ottico dischiude all’occhio umano, oltre a riguardare le strutture microscopiche della
materia, attengono anche ai più sfuggenti ed impalpabili tratti del carattere e del contegno delle persone, che
le stesse rivelerebbero con la loro andatura durante una passeggiata. Tratti invisibili allo sguardo umano, ma
che il fermo immagine fotografico della “frazione di secondo in cui si allunga il passo” renderebbe
inconsciamente percepibili. La macchina fotografica, quindi, agisce come un dispositivo psicoanalitico che
permette l’accesso all’inconscio del soggetto fotografato. Questo comporta che l’ingrandimento delle
“configurazioni strutturali, tessuti cellulari, che la tecnica, la medicina sono abituate a considerare,” siano, a
rigore, da correlate all’inconscio della materia. La teoria freudiana descrive l’inconscio come la parte della
psiche che confligge con la coscienza, ne consegue che le strutture microscopiche, in qualità di inconscio
della materia, debbano essere anch’esse in conflitto con la “coscienza della materia” che, non avendo
indicazioni in merito, supponiamo possa essere identificata nella sua forma esterna e visibile. La
teorizzazione dell’inconscio è stata ripresa più volte da Benjamin negli anni 1935-39 successivi alla
pubblicazione del saggio Piccola storia della fotografia, in particolare nella seconda versione di L’opera
d’arte nell’epoca della sua riproducibilità tecnica, in cui aggiunge ulteriori specificazioni in riferimento alle
possibilità che dischiuderebbe, questa volta, il cinema.

 

Uno degli interpreti più originali dell’inconscio ottico di Benjamin, la critica d’arte americana Rosalind
Kraus, sottolinea l’azzardo di quest’ultima attribuzione in un suo studio (Rosalind Kraus, L’inconscio ottico
(a cura di E. Grazioli), Bruno Mondadori, Milano 2008). Kraus afferma che la stranezza dell’analogia
consiste nell’aver associato l’occhio della macchina fotografica all’occhio dello psicoanalista e si interroga
sul fatto “che i dati visivi passati inosservati all’occhio nudo possano offrire un parallelo a quegli slittamenti
della lingua o della penna, quei lapsus con cui l’inconscio del paziente si mostra alla luce.” Si può ipotizzare
che una struttura ottica della materia, si chiede Kraus, possa essere l’analogo dell’inconscio in conflitto con la
coscienza di questo essere? Ha un qualche fondamento argomentare che “il campo ottico – il mondo dei
fenomeni visivi: le nuvole, il mare, il cielo, la foresta… – possiede un inconscio?” Il passo in cui Benjamin
sostiene che così come cominciano a conoscere l’inconscio istintivo grazie alla psicoanalisi, sappiamo
qualche cosa dell’inconscio ottico soltanto grazie all’ingrandire e al ridurre della cinepresa, per Freud sarebbe
completamente incomprensibile, conclude Kraus. 

Tuttavia il tema dell’inconscio ottico acquista ben altro rilievo se lo si riferisce esclusivamente alle immagini
fotografiche che raffigurano soggetti umani, i cui gesti e comportamenti potrebbero testimoniare l’insorgenza
di un impulso in conflitto con la loro coscienza.  

 

In quest’ultima prospettiva, quando si riprendono con la cinepresa i movimenti di un singolo uomo, sia
quando si riprendono i movimenti delle grandi sfilate di Norimberga, precisa Kraus, le immagini “possono
offrire all’obiettivo fotografico motivi suscettibili di essere organizzati all’interno del campo ottico, sono
comunque delle masse umane e, se hanno un inconscio, collettivo o no, è un inconscio umano, non uno
ottico.” La Kraus nel suo libro sente il bisogno di riportare il concetto di inconscio ottico benjaminiano al
“campo del visivo”, l’ambito che gruppi di artisti del secolo scorso hanno esplorato in profondità con il
proprio lavoro, sostenuti dall’idea “che la visione umana è ben lungi dal padroneggiare tutto ciò che
abbraccia con lo sguardo, poiché è in conflitto con l’interno dell’organismo che essa abita.” 

 

Lapsus e sviste

 



Nella terza versione del 1939 del saggio sull’opera d’arte Benjamin descrivendo l’inconscio ottico chiama in
causa in modo esplicito la teoria freudiana. “Il cinema ha di fatto arricchito il nostro universo percettivo con
metodi che si possono spiegare attraverso quelli della teoria freudiana. Cinquant’anni fa un laspsus
all’interno di un discorso passava per lo più inosservato. (…) Il testo freudiano ha isolato, e al tempo stesso
reso analizzabili, elementi che in precedenza fluivano inavvertiti nell’ampia corrente delle percezioni.”

Il riferimento è al saggio Psicopatologia della vita quotidiana del 1901/1924 di Sigmund Freud, nel quale è
riportata una ricca casistica delle diverse forme di lapsus verbali di lettura e di scrittura, con l’intento di
descrivere le molteplici modalità in cui “ciò che turba (è) un pensiero singolo rimasto inconscio, (che) si
manifesta attraverso il lapsus e che spesso può essere portato alla coscienza soltanto mediante un'accurata
analisi.” Questo genere di motivi psichici generalmente si riesce a isolarli agevolmente proprio perché si
pongono in contrasto con tutto il discorso. Il compito dell’analisi, pertanto, è quello di rintracciarne il
contenuto psichico che nei discorsi in un modo apparentemente casuale si tenta di occultare ma non si riesce
ad evitare di tradirsi inavvertitamente. Sotto molti aspetti i lapsus verbali presentano dei tratti che possono
essere equiparati a quelli che caratterizzano le sviste in ambito visivo. Lo stesso Freud, all’inizio del capitolo
dedicato alle sbadataggini, citando il lavoro di altri due studiosi, Meringer e Mayer, fa sua l’estensione delle
forme di lapsus descritte da questi ultimi: “Essi corrispondono a quegli sbagli che spesso si verificano in altre
azioni umane e che con poco criterio vengono chiamati 'sviste'."

 

Il termine “svista”, infatti, deriva da vista (a cui è anteposto il prefisso s- che esprime l’azione contraria o un
valore privativo) e indica diverse accezioni del significato di errore visivo cagionato prevalentemente dalla
disattenzione che, in modo non intenzionale, porta alla sostituzione, alla trasposizione o all’omissione di quel
che si sarebbe dovuto vedere. Talvolta presenta il carattere di un abbaglio o di una sbadataggine che induce a
confondere una cosa per un’altra; altre volte assume la forma più negativa di una totale omissione visiva, del
mancare di vedere ciò che andava visto, ma che inconsciamente non si voleva vedere. Queste caratteristiche
sono tutte riconducibili sostanzialmente a una particolare tipologia del non-visto. In linea generale le sviste si
producono in tutte quelle situazioni in cui lo sguardo si posa su qualcosa la cui visione, turbando la coscienza
del soggetto, scatena l’immediata reazione delle pulsioni inconsce, le quali interferiscono sullo stesso
processo visivo al punto da deformare e trasfigurarne la visibilità, facendole apparire come qualcos’altro. In
ragione della loro forza queste pulsioni possono finanche rimuoverle del tutto dal campo visivo,
trasfigurandone la presenza in un’assenza, nella lacuna di qualcosa che non andava visto o che non doveva
apparire visibile.

 

In riferimento al meccanismo fotografico il lapsus ottico potrebbe essere assimilato anche a una serie di errori
causati dal mal funzionamento della macchina, o al non corretto utilizzo dell’apparecchio da parte del
fotografo, o infine al sopraggiungere di un imprevisto, all’intrusione di un elemento accidentale che altera le
caratteristiche ottiche dell’immagine, o introduce qualche effetto non previsto (appunto) dallo stesso
fotografo al momento dello scatto. Clément Chéroux, nel suo L’errore fotografico. Una breve storia
(Einaudi, Torino 2009), passa in rassegna numerosi esempi di errori o eventi accidentali che, nella storia
della fotografia e, molto più significativamente, anche nella storia dell’arte contemporanea, pur essendo
estranei alle intenzioni del fotografo o dell’artista, sono stati accolti e accettati da quest’ultimi come
contributi della Tyche o del caso, perché ritenuti contributi alla realizzazione dell’opera, per quanto inattesi o
imprevisti. 

 

L’arte dell’errore fotografico

 



Tralasciamo di entrare nel merito le considerazioni connesse al fatto che il concetto di errore fotografico, o di
fotografia errata, non inerisce, in ogni caso, l’attestazione di un giudizio di valore assoluto, che in ogni caso
attiene ad argomenti non pertinenti al nostro discorso. Tuttavia le categorie di lapsus, errori, incidenti causali
e inconscio ottico assumono all’interno della ricerca artistica un ruolo del tutto differente da quello
considerato fin qui, perché questo contesto rovescia ogni logica iniziale. Sul piano della sperimentazione
artistica vengono sempre giudicati in termini positivi tutti gli eventi che possono stimolare l’inventiva
creativa, come le sovraimpressioni, le sfocature, le deformazioni, le sopra-sottoesposizioni e molti altri
ancora che hanno reso possibili l’avvento di nuove immagini come il rayograph o le solarizzazioni di Man
Ray, i collages e i frottages di Max Ernst. Tutti i pittori appartenenti al movimento artistico del Surrealismo
hanno attribuito alla fertilità del caso il ruolo di uno dei principali precetti e principi estetici e hanno
esplicitamente dichiarato, non solo, di prendere ispirazione fondamentalmente dai procedimenti inconsci,
favorendone la diretta partecipazione al processo creativo, consapevoli che l’emersione degli impulsi e delle
pulsioni segregate nella gabbia della coscienza, lo avrebbero reso più liberatorio e imprevedibile.

 

Man Ray descrive così le condizioni che lo portarono all’invenzione del rayogramma che egli, non senza
ironia, definiva sbagliografia (fautographe): “un foglio di carta sensibile intatto, che era finito
inavvertitamente tra quelli già esposti con sopra il negativo era stato sottoposto al bagno di sviluppo. Mentre
aspettavo invano che comparisse un’immagine, rimpiangendo lo spreco di materiale, con un gesto meccanico
poggiai un piccolo imbuto di vetro, il bicchiere graduato e il termometro nella bacinella sopra la carta bianca.
Accesi la luce; sotto i miei occhi cominciò a formarsi un’immagine; non una semplice silhouette degli
oggetti, ma un’immagine deformata e rifratta dal vetro, a seconda che gli oggetti fossero più o meno in
contatto con la carta, mentre la parte direttamente esposta alla luce spiccava come in rilievo sul fondo nero.”
(Man Ray, Sulla fotografia, Abscondita, Milano 2006, pp. 129).

 

Ma se la concezione della fotografia come impronta ottica, richiamata all’inizio, presenta problematiche
ontologiche aperte e irrisolte, ancor più inattese e turbanti sono quelle che l’impronta tattile dei frottages
incarica le mani di Marx Ernst di evocare.  Egli, infatti, tra i pittori surrealisti, fu quello che elesse le tecniche
del frottage e del collage a forme espressive privilegiate del suo lavoro artistico e le descrisse come dei
procedimenti in cui gli elementi fortuiti e imprevedibili ne costituivano di fatto la componente essenziale. Il
procedimento del frottage, scrive, esclude ogni guida mentale cosciente (di ragione, di gusto, di morale) e
riduce il ruolo attivo di colui che una volta era definito l’autore dell’opera a puro spettatore, indifferente o
appassionato, che assiste alla nascita della sua opera e segue le fasi del suo sviluppo. Il suo compito “consiste
nell’individuare e nel proiettare ciò che si vede in lui. (…) allo scopo di allargare in questo modo la parte
attiva delle capacità allucinatorie dello spirito, giunsi al risultato di assistere come spettatore alla nascita di
tutte le mie opere, a partire dal 10 agosto 1925.” 

 

Non esistono foto errate

 

Sotto questa luce andrebbe riconsiderato quanto affermato in precedenza sull’assoluta indifferenza che separa
l’immagine fotografica dal soggetto che essa raffigura, giacché questa oggettiva ed estraniante distanza ci
obbliga a destrutturare ciò che siamo abituati a giudicare come errore, come il fallimento di una foto
sbagliata, ponendoci di fronte al fatto che i procedimenti ottici e chimici da cui essa ha origine rispondono a
delle leggi fisiche e chimiche che per definizione esulano da qualsiasi giudizio di valore. In tal senso ogni
fotografia è il prodotto di un procedimento corretto, si dovrebbe prendere assolutamente sul serio quanto
l’artista contemporaneo francese Benjamin Vautier, noto come Ben, postula con una sua opera, consistente di
una frase impressa a mano libera su fondo nero: “Non esistono foto errate”, esposta in una mostra



fotografica a Parigi nel 1997.  La riproduzione fotomeccanica della realtà essendo un processo strutturato
dalle leggi della natura, sostiene un altro artista fotografo come Franco Vaccari, porta a considerare che in
ogni intervento umano, “teso ad attribuire all’immagine un valore significativo ed espressivo, non vediamo
che un fraintendimento della fotografia, una rimozione della sua realtà più profonda.”

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero



