## **DOPPIOZERO**

#### La metafora viva dellà??alchimia

#### Moreno Montanari

21 Marzo 2021

Ernst Cassirer lo aveva colto perfettamente: lâ??essere umano non Ã" un animale razionale ma un animale simbolico; per noi, cioÃ", non Ã" in alcun modo possibile accedere al reale senza lâ??intermediazione del simbolico che ne organizza lâ??esperienza. Ma che succede se proprio la più peculiare delle nostre caratteristiche si atrofizza, sino a farci temere di vivere in un mondo caratterizzato da un analfabetismo simbolico figlio di una sempre più diffusa e pericolosa tendenza alla letteralizzazione? Si tratta di una condizione più volte denunciata da James Hillman che invocava come antidoto il recupero della visione alchemica, nella quale Jung riconosceva una protopsicologia del profondo.

### James Hillman

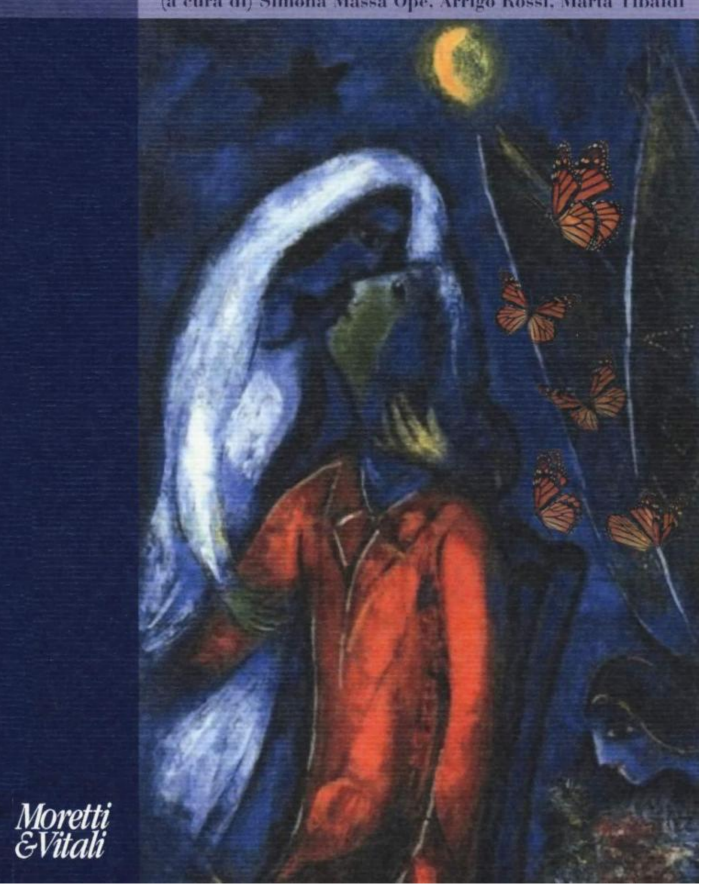
## PSICOLOGIA ALCHEMICA



Ecco perché il libro Jung e la metafora viva dellâ??alchima, curato da Simona Massa Ope, Arrigo Rossi e Marta Tibaldi, e con contributi anche di Stefano Carta, Clementina Pavoni e Nicole Janigro, uscito di recente per Moretti & Vitali (pp. 265, euro 20) appare quanto mai utile e attuale. Questa antica pratica, trasversale a tutte le culture, invita infatti lâ??essere umano a confrontarsi simbolicamente con ogni realtÃ, allo scopo di â??trasformare il metallo vile della propria esperienza quotidiana nellâ??oro della riscoperta della propria identità più profondaâ?• (Arrigo Rossi, p. 14). In questa prospettiva, â??lâ??oro Ã" lâ??illuminazione che libera dalle tenebre dellâ??incoscienza, di cui si fa carico, per le sue intrinseche qualitÃ, la materia prima, opaca, caotica, plumbea; sono infatti emozionalmente pesanti e inintelligibili i materiali psichici grezzi, non ancora lavorati dallâ??elaborazione analitica, che tende a estrarre da essi lâ??oro della presa di coscienza e il senso delle cose dalla scorsa della??apparenzaa?• (Simona Massa Ope, p. 57) a?? viene in mente la funzione alfa di Bion. Ma non nella??ingenua illusione di poter cogliere la veritA dietro la??apparenza, ma nella consapevolezza acquista che non puÃ<sup>2</sup> mai darsi unâ??unica interpretazione di una realtà viva e complessa e che il compito della ricerca consiste piuttosto nella??esercitarsi nella moltiplicazione di prospettive di senso, come accade in sogno e come insegna, sotto ogni aspetto, lâ??irriducibile paradossalità ed eccedenza di significato di ogni simbolo. Ed Ã" proprio per questa sua straordinaria â??riserva immaginale di intuizioni psichiche che, nella loro paradossalitA, sono capaci di abbracciare la pienezza della vita in contrapposizione allâ??univocitÃ, segno di debolezza e limitazione,â?• (ibid., p. 16) che gli autori scorgono nellâ??alchimia unâ??opportunità preziosa per esercitare unâ??ermeneutica simbolica che si rivela un esercizio dialettico, non solo con il testo, ma con se stessi e in particolare con quella â??alterità che Ã" in noiâ?• che chiamiamo inconscio.

# Jung e la metafora viva dell'alchimia

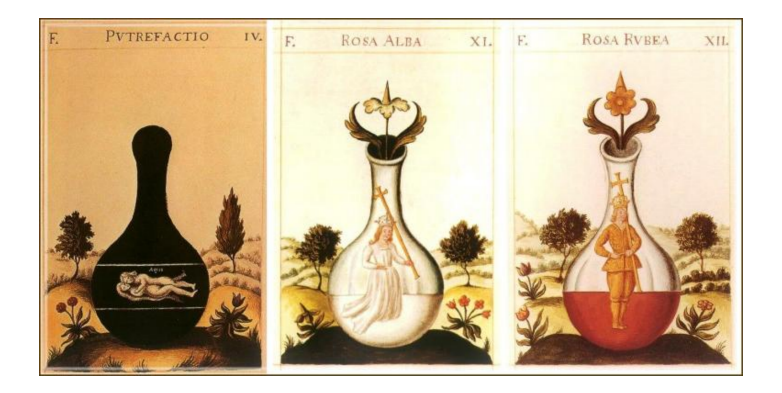
(a cura di) Simona Massa Ope, Arrigo Rossi, Marta Tibaldi



Particolarmente interessante risulta in questo senso la rilettura che Stefano Carta offre della fase alchemica della nigredo, come stadio psicologico di profonda sofferenza e angoscia che puÃ<sup>2</sup> preludere, â??deo concedente â?•, a una rinascita psichica che, tuttavia, non Ã" guadagnata per sottrazione dal negativo ma, piuttosto, attraverso la sua integrazione nel rinvenimento del senso tragico dellâ??esistenza, nel significato nietzschiano del termine. Contro â??lâ??aberrazione del moderno DSM-Vâ?• che persegue lâ??ideale di una â??cura a ogni costo della depressioneâ?• (p.68), lâ??alchimia vede nella nigredo una fase certamente dolorosa ma straordinariamente feconda che puÃ<sup>2</sup> corrispondere â??allo stato in cui lâ??esperienza della vita unilateralmente affogata e imprigionata nel suo aspetto materiale (lâ??esperienza, come si pontifica oggi: evidence based, fondata e crocifissa sui presunti fatti oggettivi, o lâ??illusione dellâ??io di bastare e di coincidere con se stesso) coglie lâ??insensatezza, lâ??illusorietà e la limitatezza della propria condizione e, acquisendo coscienza di sé, trova compimento nella realizzazione trascendentale della natura spirituale del corpo e corporea dello spirito, o della realtA per la quale ciA2 che A" eterno si realizzerA nel tempoâ?• (p. 89). Un processo che, tuttavia, non si compie da sé né ma richiede la personale presa in carico del soggetto, la sua messa in opera nel travaglio dello spirito, che puÃ<sup>2</sup> aprire le porte a una trasformazione nel segno di un nuovo stile di vita, più consapevole e meno identificato con lâ??io e i suoi attaccamenti. Una rinascita potenzialmente caratterizzata da valori nuovi, nella quale la gratitudine per la vita appare facilitata dal superamento della??apparente cosalitA e materialitA della realtA. Quando, e se, questo avviene, si perviene allora alla fase alchemica dellâ??albedo, della quale si occupa il contributo di Simona Massa Ope, tutto giocato sullâ??analogia con la poetica della parola â??che attraversa e interrompe lâ??opacità delle coseâ?• con la â??sua bianca luce metaforicaâ?•. Come lâ??alchimia la parola poetica â??esprime il mistero senza dissiparloâ?• e stimola in noi una diversa forma di pensiero che â??non Ã" opera dellâ??intelletto ma dellâ??animaâ?• (pp. 129-130). Le sue metafore vive svolgono una funzione analoga ai simboli vivi di Jung, hanno cioÃ" carattere psicagogico, trasformativo e indicano la strada per unâ??ermeneutica simbolica che eserciti, ancora una volta, â??a sorvolare sul letteralismo dei territoriâ?• della psiche (p. 157). Lo sguardo simbolico, infatti, non dipende dagli oggetti ma dalla nostra capacità di osservarli, di immaginarli altrimenti, di coglierne altri significati possibili. Quando ciÃ<sup>2</sup> riesce si giunge a quella che, nel linguaggio alchemico, si definisce *rubedo*, la fase finale del processo caratterizzata non tanto dallâ??emersione di un materiale inconscio ma dal nostro modo di rapportarci ad esso.



Ce ne parla Mari Tibaldi che riprende alcune delle pagine più suggestive di Jung su â??lâ??esperienza del compimentoâ?• intrecciandole alle sue personali esperienze nella stanza dâ??analisi e a più recenti studi di neurobiologia. La *rubedo* costituisce il compimento del processo come sintesi creativa delle due fasi precedenti quale sforzo consapevole, individuativo, estetico nel senso più profondo del termine, che mira alla totalità dellâ??essere umano e che coopera alle sorti del cosmo, di cui si riconosce espressione. Una completezza che Jung, come ci ricorda Tibaldi, differenzia totalmente dalla perfezione, non solo irraggiungibile ma persino sterile. La realizzazione dellâ??oro filosofico alla quale la *rubedo* fa riferimento appare dunque come la possibilità di realizzare lâ??integrazione di sé con lo spirito vitale che abita tutte le cose e che ci trascende, aprendo anche alla pratica analitica nuovi scenari di senso.



Il più celebre esempio alchemico della nostra innata capacità di osservare simbolicamente ogni realtà è senza dubbio incarnato alla â??pietra filosofaleâ?•, alla quale si dedica il saggio di Clementina Pavoni, che ha il merito di ricostruire la centralità di questo tema non solo nella teoria di Jung ma anche nella sua personale vicenda biografica. Le sue sculture, i suoi dipinti e i suoi sogni, ne sono una vivida testimonianza che ritorna costantemente nelle sue narrazioni. Appare evidente che â??le pietre per Jung non sono rovine, ma materia viva e presente, elementi importante per creare e costruireâ?• (p. 222), capaci di ridestare il bambino che era stato e le sue funzioni eto-poietiche, potremmo dire con Foucault. Quando Jung chiederà a Sabine Spielrein di â??custodire la sua animaâ?•, le consegnerà del resto un sasso che portava con sé dai tempi dellâ??infanzia. E fu per esercitare â??una particolare professione di fede in pietraâ?• che Jung eresse una torre nella casa di Bollingen, ed è proprio alla pietra, non meno che al *libro rosso*, che ritenne di dovere la sua rinascita, â??lâ??autorealizzazione dellâ??inconscioâ?•. (pp. 227-228).

Non dovrebbe stupirci che lâ??immagine del *lapis* costituisca per Jung la metafora viva del lavoro su di sé che anima la materia e incarna lo spirito: â??la storia della nostra esistenzaâ?•, osserva Nicole Janigro, â??Ã" in fondo un racconto per immaginiâ?•. Il nostro essere soggetti visivi ci offre la possibilità , ben spiegata da Cristopher Bollas, di vivere â??unâ??esperienza dellâ??essere e non della mente, radicata nel coinvolgimento totale del Sé e non oggettivata dal pensiero rappresentativo e astrattoâ?• (p. 234) in maniera analoga a quanto Jung sostiene di quella immaginazione poetica alla quale affida le più importanti intuizioni psichiche del lavoro analitico e, più in generale, su di sé. Come Freud, osserva Janigro, anche Jung temette di essere troppo artista e troppo poco scienziato (quantomeno agli occhi di quanti chiedevano a questa nuova disciplina di accreditarsi nel mondo delle scienze positive). Ma specie il libro *I tesori dellâ??inconscio. C. G. Jung e lâ??arte come terapia* svela come il ricorso allâ??arte costituisse per Jung un metodo terapeutico grazie al quale invitava le sue analizzanti a esprimere le loro immaginazioni e a riconoscere il carattere non esclusivamente passivo delle immagini, che Jung aveva già sperimentato con la pratica dellâ??immaginazione attiva.

Analogamente con la produzione artistica, piena di simboli archetipici, il paziente crea le condizioni non solo per familiarizzare con il proprio mondo inconscio, ma apprende, per usare le parole dello stesso Jung, â??a rendersi indipendente per auto-creazione, a non dipendere più dai suoi sogni o dal sapere del suo terapeuticaâ?• per apprendere che â??nel dipingere per così dire sé stesso può plasmare se stesso, perché quel che dipinge Ã" fantasia operante, che opera in luiâ?•. (Jung, *Pratica della psicoterapia*, cit. a pag. 243). Una pratica terapeutica che Janigro assimila a *Vita? o teatro?* di Charlotte Salomon, ebrea berlinese che non conosceva Jung al quale tuttavia appare vicinissima per la sua capacità di â??raccontare e rappresentare n una sistemazione armonica elementi personali e collettivi, intimi e storici, inconsci e archetipiciâ?• con â??la struttura di un montaggio mito-biograficoâ?• (p. 245), rivelando quel punto di congiunzione tra lâ??arte e la vita che permette la fioritura e lo sprigionamento di entrambi.

Ecco perch $\tilde{A}$ © un buon programma di alfabetizzazione simbolica pu $\tilde{A}^2$  partire da questo libro collettaneo e dai molti stimoli che sa suscitare, non certo come dizionario alchemico e riserva di immagini simboliche ma come opportunit $\tilde{A}$  per familiarizzare con la nostra capacit $\tilde{A}$  di scorgere aspetti e potenzialit $\tilde{A}$  simboliche in ci $\tilde{A}^2$  che esiste, questione fondamentale non solo per i singoli individui ma per la societ $\tilde{A}$  e per l $\tilde{a}$ ??avvento di quella che alcuni hanno chiamato una democrazia del profondo.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio Ã" grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto. Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



# TESORI DELL'INCONS

C.G.JUNGEL'ARTE COMETER



A CURA DI RUTH AMMANN, VERENA K E INGRID RIEDEL