
 

Giorgio Agamben. Altissima Povertà 
Antonio Lucci
26 Aprile 2012

È forse una coincidenza che Giorgio Agamben appena prima di uscire sulla prima pagina de La Repubblica
con un articolo feroce sul sistema finanziario attuale abbia pubblicato un libro sul monachesimo?

Si tratta di una questione di mero eclettismo?

Qual è il legame tra l’immagine di Giotto che campeggia sulla copertina di Altissima povertà (Neri Pozza,
Vicenza, 2011), che ritrae il mite San Francesco mentre nutre gli uccelli, e l’attualità di cui Agamben è
sempre stato (e continua a essere) un attento e critico diagnosta?

Forse il legame celato tra il testo che andiamo qui a presentare e l’articolo di cui sopra è racchiuso nelle
parole finali del suddetto articolo: “l’archeologia – non la futurologia – è la sola via di accesso al presente”.

 

La scommessa di Agamben è che i monaci in generale, e i francescani in particolare, abbiano qualcosa da
dire alla nostra contemporaneità che si dibatte da almeno tre decenni nei torbidi della fine della storia, delle
ideologie e nella crisi plurisecolare delle vocazioni fideistiche.

Agamben propone una ricostruzione “archeologica” del monachesimo (con particolare attenzione, come
detto, al fenomeno del francescanesimo) che ha al proprio centro il concetto di forma-di-vita, “cioè una vita
umana del tutto sottratta alla presa del diritto e un uso dei corpi e del mondo che non si sostanzi mai in
un’appropriazione” (pp. 9-10).

Questa ricostruzione, estremamente precisa, basata su un’indagine filologica, storica e filosofica di grande
acume è molto più che un libro sulla storia del rapporto tra monachesimo, liturgia, vita in comune e
organismi di potere (in particolare il papato), cosa che d’altra parte, esso anche è.

 

Il libro di Agamben ha una natura bifronte: se da un lato rappresenta uno studio estremamente rigoroso di
quella figura storica e del pensiero religioso che ha preso il nome di “monachesimo”, dall’altro è un “lavoro
di grimaldello” sulle fondamenta teoretiche e storiche della contemporaneità.

I monaci e i frati francescani insomma, secondo Agamben, hanno qualcosa da dirci, da dire a noi, uomini
occidentali contemporanei.

Essi rappresentano addirittura una proposta, una proposta radicale e scandalosa, che l’Occidente ha rifiutato,
ma che nel suo fallimento rappresenta un monumento, un memento e una traccia indelebile di una possibile
deviazione dalla via che l’Occidente ha preso successivamente.

 

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/giorgio-agamben-altissima-poverta
https://test.doppiozero.com/antonio-lucci
http://ricerca.repubblica.it/repubblica/archivio/repubblica/2012/02/16/se-la-feroce-religione-del-denaro-divora.html
http://www.neripozza.it/libri_dett.php?id_coll=6&id_lib=637&segn=prossimamente


 

La questione è interna ed esterna alla tematica su cui Agamben, nel suo maggiore sforzo filosofico, Homo
sacer (di cui Altissima povertà rappresenta un ulteriore tassello, il IV.1), lavora da sempre: quella dei rapporti
tra diritto e vita.

Interna ed esterna perché il monachesimo in generale e il francescanesimo in particolare hanno rappresentato,
per Agamben, delle obiezioni, dei tentativi di porsi fuori dal sistema del diritto che così onnipervasivamente
domina le strutture sociali entro cui siamo inseriti.

È, infatti, di un essere esterni al diritto che parla la definizione altissima paupertas che dà titolo al libro.
Perché la regola francescana delle origini mirava esattamente a un’emancipazione da ogni tipo di proprietà, e
quindi dalla sfera del diritto.

 

Le fini analisi di Agamben ci conducono sul tracciato di una controversia che solo superficialmente può
essere confinata in un segmento superato della storia occidentale e in un ambito ristretto delle dispute
dogmatiche.

Il tentativo di Francesco d’Assisi di stabilire una pratica per i suoi fratres per cui il non possedere nulla,
assolutamente nulla, diventasse una forma-di-vita, rappresenta per Agamben un tentativo inaudito nella storia
dell’Occidente, e in senso letterale: in-audito, non-ascoltato, caduto nel silenzio e nella noncuranza di quelli
che si sono rivelati più che mai essere gli orecchi da mercante della (onto-) teologia (nella sua saldatura
antica con il diritto e con quella, più recente, con l’economia) occidentale.

 

Non possedere nulla: neanche il proprio cibo (solo utilizzato), neanche la propria persona (affidata totalmente
a Dio, ai confratelli, al papa, agli altri), neanche il proprio tempo (gestito dai superiori e dai confratelli e
dedicato totalmente all’attività per altri o all’orazione continua).

http://www.einaudi.it/libri/libro/giorgio-agamben/homo-sacer/978880617026
http://www.einaudi.it/libri/libro/giorgio-agamben/homo-sacer/978880617026


Ecco quello che di scandaloso, di inaccettabile, hanno proposto i monaci e i frati francescani a un Occidente
che stava invece andando in senso completamente opposto.

Ed è per questo che quella proposta scandalosa di altissima povertà è rimasta inascoltata, ed è anzi stata
contrastata e riassorbita nelle maglie del diritto, della proprietà, della logica retributiva.

L’Occidente è andato nella direzione opposta rispetto a quella predicata dai poveri fratres “folli di Dio”, la
logica dell’appropriazione ha inglobato quella dell’espropriazione assoluta, radicale, che questi avevano, più
che proposto, incarnato.

 

Altissima povertà, ai nostri giorni, rappresenta un testo di un’attualità disarmante.

I monaci e i frati di Agamben hanno molto da dire al nostro mondo in piena crisi economica e di valori: in un
senso totalmente altro da quello di un insegnamento teologico o dottrinario essi indicano la via per un
cambiamento che da più punti di vista appare sempre più necessario: il mutamento pratico della nostra forma-
di-vita.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero







