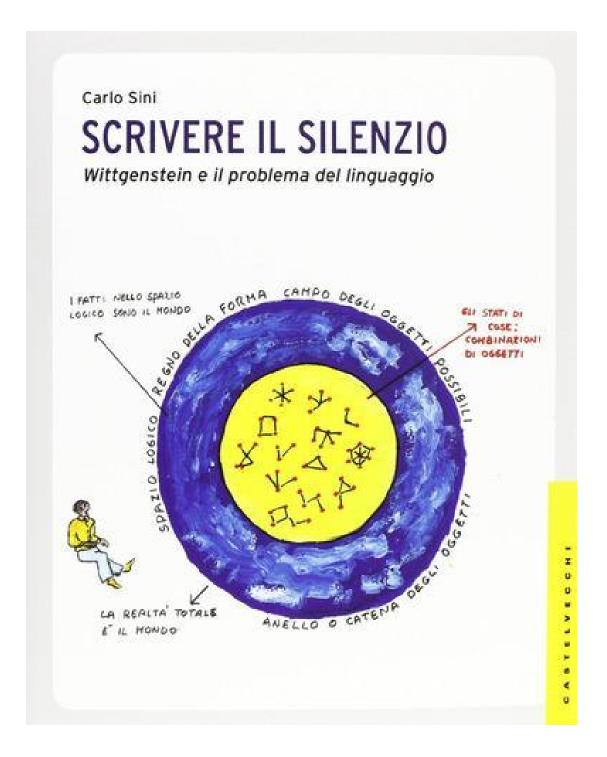
## **DOPPIOZERO**

#### I â??cartigliâ?• di Carlo Sini

#### Rocco Ronchi

1 Aprile 2021

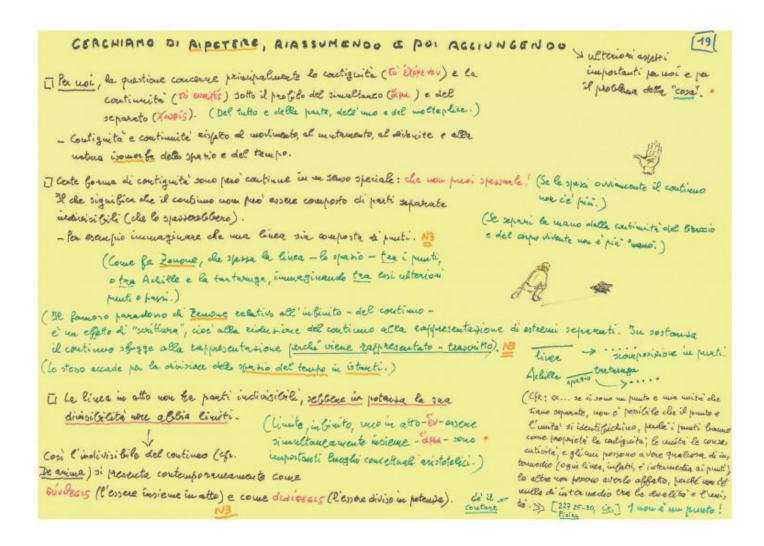
Perché il filosofo, *ad un certo punto*, si mette a disegnare? Di *chi* sta schizzando il ritratto? Uso lâ??espressione generalissima â??filosofoâ?•, sebbene intenda un ben determinato filosofo, Carlo Sini, perché il problema sollevato da Sini Ã" il problema stesso della filosofia o, meglio, Ã" *la filosofia come problema per la filosofia*. Il suo problema Ã" la â??pietra di inciampoâ?• (*próblema*) del â??filosoficoâ?• come tale, in quel tempo, il nostro, in cui non Ã" più possibile essere filosofi *ingenuamente*, senza porsi cioÃ" la domanda critica sul diritto che la filosofia di ogni epoca ha sempre reclamato per sé: essere il luogo privilegiato in cui il sapere, tutto il sapere umano, viene infine a *comprendersi*. Quel *certo punto* in cui il filosofo si mette a disegnare â??cartigliâ?• Ã" sia un *punto* della biografia intellettuale di Carlo Sini sia â?? ed Ã" indubbiamente â??per noiâ?• il *punto* più rilevante â?? un *punto* della â??autobiografiaâ?• della stessa pratica filosofica. Per quanto riguarda il primo punto lo localizzerei con una certa sicurezza negli anni â??90 del secolo scorso. La sua più precisa e compiuta formalizzazione teorica Ã" contenuta nelle pagine conclusive di *Teoria e pratica del foglio-mondo. La scrittura filosofica*, apparso per Laterza nel 1997. Sostanzialmente quel libro definisce lâ??orizzonte nel quale fino ad oggi si Ã" mantenuta la riflessione di Sini.



Per datare, invece, quel punto relativamente alla  $\hat{a}$ ??storia dell $\hat{a}$ ??essere $\hat{a}$ ?• bisogna invece risalire molto pi $\tilde{A}^1$  indietro nel tempo. Correndo il rischio di una certa arbitrariet $\tilde{A}$ , ma affidandomi a indicazioni tratte dallo stesso Sini, lo collocherei idealmente  $\hat{A}$ «negli anni del grande bilancio e dell $\hat{a}$ ??ultimo cammino di Nietzsche $\hat{A}$ », il biennio 1886-1887. Sono le pagine memorabili della *Genealogia della morale* (1887) in cui Nietzsche afferma che  $\hat{A}$ «noi uomini della conoscenza $\hat{A}$ » siamo  $\hat{A}$ «ignoti a noi medesimi $\hat{A}$ », che noi per noi stessi abdichiamo proprio a quella conoscenza che rivendichiamo come nostra dote essenziale. La domanda nietzscheana concerne la comprensione di ci $\tilde{A}^2$  che facciamo in quanto uomini dediti disinteressatamente alla verit $\tilde{A}$ , in quanto  $\hat{a}$ ??scienziati $\hat{a}$ ?• nel senso pi $\tilde{A}^1$  generale e pi $\tilde{A}^1$  nobile di questo lemma. Quando la verit $\tilde{A}$  diventa problema per se stessa  $\hat{a}$ ?? perch $\tilde{A}$ ©  $\tilde{A}$ " la nostra onest $\tilde{A}$  scientifica, scrive Nietzsche, che ci fa dubitare della nostra  $\hat{A}$ «volont $\tilde{A}$  di verit $\tilde{A}$   $\hat{A}$ »  $\hat{a}$ ?? si pone, ineludibile, il problema della sua raffigurabilit $\tilde{A}$ .  $\hat{A}$ «Chi siamo noi in realt $\tilde{A}$ ? $\hat{A}$ », chiede Nietzsche: ecco la domanda per rispondere alla quale ad un certo punto Carlo Sini si  $\tilde{A}$ " messo a tracciare dei  $\hat{a}$ ??cartigli $\hat{a}$ ?• sconcertando, non poco, i suoi colleghi che ancora oggi non sanno bene come interpretare quei fogli scritti a mano in vari colori e costellati di miniature tanto

eleganti quanto ostentatamente e orgogliosamente infantili nella loro ispirazione.

A riprova della centralitĂ di Nietzsche nel percorso intellettuale di Sini, ricordo che il suo arrivo alla UniversitĂ Statale di Milano, a metĂ degli anni 70, fu segnato proprio da un leggendario corso sul filosofo tedesco. Il suo â??libroâ?• interamente realizzato nella forma del cartiglio Ă" quello dedicato, non a caso, al *Tractatus* di Wittgenstein che EGEA ha pubblicato nel 1994 (*Scrivere il silenzio. Wittgenstein e il problema del linguaggio*). Dico â??non a casoâ?• perché quellâ??insolito libro Ã" tutto imperniato sulla domanda witggensteiniana circa la raffigurabilitĂ della veritĂ . â??Noi ci facciamo immagini dei fattiâ?•, scrive Wittgenstein (*Tractatus*, 2.1) â??e qui â?? commenta Sini in stampatello rosso â?? si apre improvvisa la grande voragineâ?•.



La domanda iniziale si pu $\tilde{A}^2$  porre in altri termini. Perch $\tilde{A}$ © la filosofia, a un certo punto della sua storia, nel punto della sua  $\hat{a}$ ??crisi $\hat{a}$ ?•, esorbita dal testo, perch $\tilde{A}$ © rinnovando un sospetto antico quanto lei diffida della sua modalit $\tilde{A}$  di comunicazione privilegiata, vale a dire la scrittura fonetica alfabetica, perch $\tilde{A}$ © giudica severamente il Libro, grazie al quale per altro esiste e si tramanda, perch $\tilde{A}$ ©, infine, per essere fedele a se stessa  $\tilde{A}$ " tentata da altre vie espressive? Perch $\tilde{A}$ ©, si potrebbe aggiungere, si trova cos $\tilde{A}$ ¬ a disagio nelle aule universitarie preposte al suo insegnamento? Nietzsche rifiuta la carriera accademica che gli si era aperta in giovanissima et $\tilde{A}$ . Molti tra i filosofi che hanno segnato la modernit $\tilde{A}$ , da Marx a Kierkegaard, sono stati liberi pensatori allergici alla istituzione. Sini  $\tilde{A}$ " stato invece un prestigioso professore dell $\hat{a}$ ??universit $\tilde{A}$  italiana. Le sue lezioni milanesi sono rimaste impresse nella memoria degli studenti che affollavano fino

allâ??inverosimile lâ??aula in cui teneva i suoi corsi. Il suo successo ha generato invidie che nemmeno il pensionamento ha tacitato del tutto. Tuttavia un *leit-motiv* dellâ??insegnamento universitario di Sini era la critica della filosofia â??accademicaâ?•, intendendo con questo aggettivo non semplicemente il â??dogmaticoâ?• e lo â??scolasticoâ?• â?? quale professore, dopotutto, non inaugura il suo corso senza una retorica rivendicazione della propria autonomia intellettuale rispetto ad un qualche presunto â??dogmatismoâ?• â?? ma si riferiva alla forma stessa della comunicazione filosofica.

Se infatti a qualificare il moderno  $\tilde{A}$ " la messa in questione del valore della verit $\tilde{A}$ , lo  $\tilde{A}$ " anche inevitabilmente la problematizzazione radicale delle modalitA della sua comunicazione. Il problema filosofico, cioÃ" la filosofia come problema per la filosofia, incrocia così il problema pedagogico, cioÃ" la grande questione della â??formazioneâ?• delle anime, e, con esso, il problema politico, cioÃ" il problema della comunitÃ, della sua possibilità nellâ??orizzonte di una verità incrinata. Filosofia, pedagogia e politica sono dunque il medesimo, come Platone ben sapeva. Per questo Sini ha sempre vagheggiato «un altro modo di frequentare la prassi o di abitare le nostre pratiche, per esempio la pratica filosofica in cui concretamente ci troviamo» (*Teoria e praticaâ?*/, p. 225) e ne ha visto la realizzazione, in questi ultimi anni, nellâ?? Atelier di Filosofia Mechrà (avverbio greco che significa â?? fino a quiâ?•) costituitosi a Milano intorno al suo insegnamento anche grazie alla??infaticabile lavoro e alla determinazione della sua allieva, nonché curatrice della sua opera, Florinda Cambria. La casa editrice Jaca Book, che da molti anni sostiene il lavoro di Sini (si veda, appunto, la pubblicazione delle sue Opere giunta al quinto volume), ha pubblicato i materiali prodotti da questa libera comunità di ricerca sotto il titolo generale di *Mappe del pensiero*. Ricordo qui i titoli dei tre volumi, tutti a cura di Florinda Cambria, sui quali si concentrerà la mia attenzione: Vita, conoscenza del 2018, Dal ritmo alla legge del 2019 e Le parti, il tutto del 2020. Tutti riportano, con la dignitA di un sottotitolo, la dicitura Con tavole di Carlo Sini (il primo dei volumi precisa che le tavole sono â??a coloriâ?•)

Con tavole (a colori) di Carlo Sini: ecco dunque enunciata la loro specificitĂ, nientâ??affatto insolita per chi ha avuto il privilegio di seguire nel corso degli anni il lavoro di Sini, ma spiazzante per il lettore medio di cose filosofiche che, se Ă" familiare allâ??uso in filosofia di diagrammi, schemi o grafi esplicativi, non lo Ă" alla miniatura di Galileo che guarda estasiato nel cannocchiale o al disegno, da sussidiario infantile, di sobri coniglietti copulanti posto a margine di una impegnativa discussione sulla differenza tra contiguo e continuo in Aristotele. La rubricazione complessiva dei materiali nella formula â??Mappe del pensieroâ?• può far pensare a una illustrazione a scopo didattico del testo â??tradizionaleâ?• che nei volumi collettanei in questione precede i cartigli di Sini, ma credo che si commetterebbe così lo stesso errore di chi intende la grande iconografia religiosa come una volgarizzazione del testo sacro ad uso degli analfabeti che affollavano le Chiese. Sappiamo invece che essa era purissima teologia â??figuraleâ?•. Non illustrava una tesi, ma mostrava allâ??opera la potenza di Dio, forte di una â??evidenzaâ?• che il sapere concettuale, la *ratio* della *fides*, non poteva avere. Lo stesso credo si debba dire per questi â??cartigliâ?•. Essi certamente â??mappanoâ?• il pensiero. In un certo senso â??raccontanoâ?• la storia della filosofia e, più in generale, la storia del sapere umano.



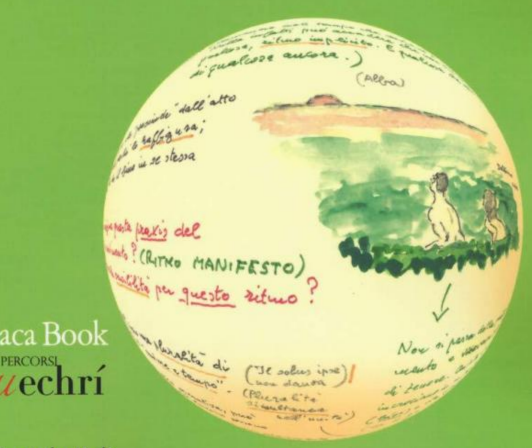
Vogliono produrre una *comprensione* del mondo che *usiamo* nelle infinite pratiche del nostro sapere. Il pensiero che mappano non  $\tilde{A}$ " per $\tilde{A}^2$  il pensiero *pensato*, il pensiero passato in giudicato, oggetto della acribia degli storici e del rigore dei filologi, ma  $\tilde{A}$ " il pensiero *pensante*, il pensiero che *qui e ora* (*Mechr* $\tilde{A}$  significa, lo ricordiamo,  $\hat{a}$ ??fino a qui $\hat{a}$ ? $\hat{b}$  sta (ri)pensando l $\hat{a}$ ??intero della storia della filosofia e l $\hat{a}$ ??intero dei saperi umani, facendolo precipitare letteralmente nel punto di incisione dello stilo sulla tavoletta di cera. Presentano

il tutto *qui*, ma il tutto che si presenta non Ã" niente di compiuto, Ã" un tutto che si sta facendo, che ha luogo *come tutto* mentre accade *qui*, vale a dire in ciò che, se visto con gli occhiali della metafisica, sembrerebbe essere solo una â??parteâ?• di un tutto già dato o a venire. La correzione che Giovanni Gentile apporta al celebre detto vichiano *verum factum convertuntur* spiega allora, a mio parere, molto bene lâ??avventura intellettuale dellâ??Atelier filosofico di Sini: il vero non si converte con il fatto, dice Gentile, ma con il *farsi*, con il *fieri*, con lo *star facendosi*, si potrebbe dire ancora meglio, ma, aggiunge Gentile, tale conversione, per non essere lâ??ennesima riproposizione di una tesi metafisica (dove il divenire prenderebbe il posto dellâ??essere), va precisata con un â??fino a quiâ?•: il vero si converte con il fatto nella misura in cui â??ha luogoâ?•, quando accade, quando eviene: *verum factum convertuntur quatenus fit. Quatenus*, che Ã" lâ??avverbio dellâ??evento, traduce latinamente il â??fino a quiâ?• con cui si aprono tutte le *Introduzioni* che Florinda Cambria fa precedere ai cartigli di Sini.

#### MAPPE DEL PENSIERO

A cura di Florinda Cambria

### DAL RITMO ALLA LEGGE Con tavole di Carlo Sini



Contributi di Francesco Albanese, Mario Alfieri, Enrico Bassani, Paolo Beretta, David Beronio, Eleonora Buono, Florinda Cambria, Alessandro Carrera, Riccardo Conte, Tommaso Di Dio, Massimo Donà, Francesco Emmolo, Giovanni Fanfoni, Lorenzo Karagiannakos, Arianna Mazzotti, Egidio Meazza, Maurizio Molina, Manuela Monti, Gabriele Pasqui, Enrico Redaelli, Carlo Alberto Redi, Carlo Sini, Clemente Tafuri, Michela Torri, Marco Tronconi Se i cartigli di Sini sono mappe sono allora mappe assai strane. Esse sembrano partorite dalla fantasia perversa di Lewis Carroll. Di queste mappe sicuramente si sarebbe servita la sua Alice per orientarsi nel Paese delle Meraviglie. Non presuppongono, come ogni normale mappa, un territorio già dispiegato dinanzi a un soggetto in sorvolo su di esso (il â??grafistaâ?•), ma sono le mappe paradossali di un passeggiatore zen che, mentre cammina (mentre â??pensaâ?•) traccia la propria deambulazione in corso, perché da buon meditante buddhista sa che il sentiero non preesiste allâ??atto che lo fa ma si costituisce â??simultaneamenteâ?• ad esso. «You lay the path by walking on it» Ã" lâ??apoftegma che lâ??Atelier filosofico *MechrÃ* dovrebbe mettere sulla sua porta dâ??ingresso, quello che meglio enuncia lâ??esercizio che Ã" richiesto ai suoi partecipanti. Lâ??utopia di *MechrÃ*, azzarda a un certo punto Sini, Ã" una utopia «religiosa», lâ??utopia di una comunità di ricerca che si produce nellâ??atto in atto del pensare, una comunità che non Ã" chiamata a condividere delle tesi, ma un gesto, un gesto indefinitamente replicato e ogni volta diverso, perché sempre â??inizialeâ?•, qual Ã", del resto, il *gesto fenomenologico* consistente nellâ??«andare alle cose stesse», al *fenomeno*, appunto, cioÃ" alla cosa *come si dà e nei limiti in cui si dÃ*. Al metodo fenomenologico, appreso alla scuola del suo grande maestro, Enzo Paci, Sini Ã" rimasto sempre fedele.

Che cosa o chi Ã" allora ritratto nei cartigli siniani? Per rispondere ci soccorre una storia dellâ??arte e delle sue pratiche mediata però dalla riflessione filosofica. Mi verrebbe da dire che il cartiglio Ã" una declinazione particolare della pittura di paesaggio, che condivide con la tecnica dellâ??acquarello, nella quale Sini eccelle, la stessa esigenza di immediatezza. Negli acquarelli, ricordiamolo, non si cancella, non si torna indietro, ma si procede solo in avanti facendosi guidare dai propri errori. Il paesaggio, raccontano gli storici dellâ??arte, Ã" genere eminentemente moderno. Non se ne ha traccia prima del XVII secolo, lâ??etÃ, guarda caso, del *cogito* cartesiano. Prima la natura fungeva da simbolo, come nel frontespizio della copia del Virgilio di Petrarca illustrato da Simone Martini (conservato a Milano alla Biblioteca Ambrosiana: in esso Ã" contenuta vergata a mano dal poeta la notizia della morte di Lauraâ?;), non era un valore in sé. Il paesaggio Ã" un genere così â??modernoâ?• da diventare un paio di secoli dopo il paradigma estetico della modernitÃ, vale a dire la forma canonica, spesso al limite del Kitsch, del â??bello naturaleâ?• (la cartolina illustrata). Fissando il suo cavalletto *en plein air* lâ??acquarellista non ha di mira la natura con i suoi oggetti ma la natura ed i suoi oggetti *in quanto questi sono visti da lui e sono dati nel limite della sua visione attuale*, nel loro â??fino a quiâ?• si potrebbe aggiungere.

```
[ Nietrocke direcce che la documenda vance dal desiderio di potenza (iblortà di verità = iblortà di potazza), .
                                                                                                                               35
    imessato dal cesso autropologico luisno-consciense. (Cfr. "HEXpi" 2016-17.)
     - Assistatale l'averle in certo modo visto:
                                                 X - X (Politica, 1252 a-b, A. Causcuti, Latense 1973, pp. 4-5; cfr. William Traunito
(Nou a molla...)
                                                                                                            Verita 19. 393-8.)
                 _ Ci sous desideri collettivi e individuali: da dove viece, che cosa invesca il uestro desiderio di FILOSOFIA
                                                                                           qui, per ogunes di usi?
                                                                                           (Aucle se rediamo il livite del lego: )
        MA INTANTO NON TRASCURARE DI OSSERVARE :
        H'aver dato spaccio alla ragione bilesobica e alle sua donnerda sull'ecute in quanto tale
                                                                                                                      & Specilio delle
        reor significa affekto avoa dato ragione ai sua atemi acrersoni: scettici, empiristi,
                                                                                                                       il più saquete
        wiskii, irrazionalisti: tutti costoro sono da sempre l'altre bracia delle ragione di
                                                                                                                      nel reame? >>
         cui vegavo l'efficacia, una condividendone il problema. Vogliono anche cono la [la "brità"]
         "Voità anolita". Divono solo die la regione non la couregne, die e' impossibile
        coureguirla, de bisegua unive dalle regione. In realta non ne sono uniti mai.
 I Sul livita della fruitique (dell'uso) delle cose pous immanneti infunti oggetti divenuti (dicede Asistolale e usi l'ab,
                                                                                                    Ciamo verigicato con l'esempio
    - Però gli ozgetti perseti (per es il deglierrotino, con l'accompagnamento delle sua
                                                                                                   della fotografia.).
       non sono "contigui" all'attuale divenire dell'uso, se non
       come oggetti del panato occasionalmente rimomorato e fanterticato
     . Infatti questa non contiguità si manifesta nel fatto che il loto ricordo ner è necessario all'uro. N3!
                                    - CHE COSA E' NECESSARIO ?
                                                                                                          (Al vecclio fascinario non sente
                                                                                                           la storia romana per vendere
                Nell uso bilosofico Vediano, per esempio, como e importante la menoria
                                                                                                          le foraire.)
                 del testi e dei lemici filorofici del panato. Le loro sintilizzazione
                 è pente integrante del lubro politico-sociale della bilosobia tras
                                                                                     Che altro abbieno Cetto
                sucroi dei secoli. L'in un certo seuso la materia di quel
                                                                                          sin pui?
                                                                                                          [Attentions, attentione!]
                Cavero, il suo continuo logico-mentale (di qui la domanda sulla cosa),
                settime sempre welle figure contigue della contingensa "toxica".
```

Il filosofo direbbe che quel pittore ha di mira il â??fenomenoâ?• natura che non Ã" la natura-cosa che interessa lo scienziato. La luce che lo inebria e che vuole fissare sulla tela Ã" il suo stesso sguardo, il purissimo atto dello *stare vedendo* quello che di fatto sta vedendo. Un filosofo direbbe che Ã" la *pura* esperienza il tema del suo dipingere anche se la??oggetto del suo dipingere (il a??soggettoa?• della raffigurazione) sono le cose finite (montagne, valli, boschiâ?!) di cui fa esperienza. La pittura di paesaggio  $\tilde{A}$ " perci $\tilde{A}^2$ , in ultima analisi, un *autoritratto* dello sguardo in atto, una pura *impressione di luce* ( $\tilde{A}$ " una â??fotografiaâ?• nel senso letterale del termine): lâ??urgenza a cui cerca di corrispondere Ä" la stessa che guida la mano del pittore moderno (Rembrandt, per esempio) che si fa soggetto della sua stessa rappresentazione perché vuole inscriversi nella tela come coscienza incarnata, come coscienza vivente (â??fino a quiâ?•), e non più (o, almeno, non solo) in quanto espressione di uno status sociale, come un â??oggettoâ?• del mondo costituito, come avveniva invece nella ritrattistica classica. Se nuovamente si convoca il filosofo, questi non esiterà a riconoscere nellâ??autos dellâ??autoritratto, nella luce che inebria il pittore da cavalletto, lâ??indiscusso protagonista della modernitÃ: il cogito cartesiano, quel pensiero sempre in atto, incondizionatamente certo di se stesso, che Ã" tanto irriducibile alle cose pensate e alla loro pretesa di verit $\tilde{A}$  (2+2 = 4), quanto necessariamente sempre implicato in esse, dal momento che il pensare (come il vedere) Ã" sempre inevitabilmente un pensare (vedere) qualcosa. Si noti bene: quella luce trascendentale non ci sar mai â??come taleâ?•, mai potr diventare un â??oggetto raffiguratoâ?• come lo sono la montagna o il bosco.

Essa si inscriverà sulla tela solo nella forma paradossale di un infigurabile raffigurato. La vicenda storica della pittura di paesaggio conferma questa interpretazione. Essa avrà infatti due esiti: o il *kitsch* della cartolina illustrata, simulacro di una esperienza vissuta che si scambia come un gettone, o le ninfee di Monet

e le marine di Turner nelle quali, come tutti sanno, lâ??evento della luce trova nellâ??informe la sua espressione adeguata.

Il paesaggio dei cartigli siniani non Ã" la natura. Il suo Ã" un paesaggio intellettuale, Ã" il paesaggio dei saperi (delle â??praticheâ?•) che ci hanno costituito quali siamo, come uomini coscienziosamente dediti alla ricerca del vero. Sono i vari saperi che usiamo nella vita associata (alle attività dellâ??Atelier *MechrÃ* partecipano scienziati provenienti dalle più svariate discipline: biologi, matematici, antropologi ecc.). La luce che inebria questo particolarissimo paesaggista non Ã" allora la luce sensibile del sole ma Ã" quella ultrasensibile della Idea del Bene, causa, secondo Platone, dellâ??essenza e dellâ??esistenza delle cose del mondo, del reale e del sapere. Probabilmente lâ??Atelier *MechrÃ* aspira ad essere il cavalletto del filosofopittore posto nel *plein air* del «lavoro sociale della conoscenza». Se il paesaggio del pittore-pittore Ã", in ultima analisi, un autoritratto dello sguardo in atto o, che Ã" lo stesso, una impressione di pura luce (ricordo che la primissima occorrenza a noi nota del lemma â??fotografiaâ?• descrive lâ??esercizio mistico di un santo stilita del Sinai che si lasciava impressionare, fino alla cecitÃ, dal bruciante sole del deserto), il paesaggio mappato dal pittore-filosofo Ã" un autoritratto del pensiero pensante colto nella sua differenza di natura e nella sua implicazione necessaria con i molteplici oggetti del sapere. Per questa peculiarissima â??fotografiaâ?• del sapere Sini utilizza il lemma â??autobiografiaâ?•.



 $\tilde{A}$ ? dunque lâ??insonne attivit $\tilde{A}$  del cogito quella che viene incessantemente mappata nei cartigli siniani.  $\tilde{A}$ ? la sua trascendenza o eccedenza rispetto a tutto quanto  $\tilde{A}$ " dato a costituire il solo *evento*, un evento che  $\tilde{A}$ " sempre il medesimo e che  $\tilde{A}$ " sempre mancato nei  $\hat{a}$ ??significati $\hat{a}$ ?• del sapere, un  $\hat{a}$ ??errore $\hat{a}$ ?• che  $\tilde{A}$ " per $\tilde{A}^2$  al tempo stesso feconda relazione al vero. La scrittura filosofica, scriveva Sini nel 1997,  $\hat{A}$ «si esterna in

mappe che sono fogli-mondo allusivi di un foglio-mondo impossibile e nondimeno  $\hat{a}$ ??cercato $\hat{a}$ ? fogli impossibili da marginare e da scrivere correttamente. La scrittura filosofica  $\tilde{A}$ "  $\cos \tilde{A}$  un $\hat{a}$ ??opera che non basta a se stessa e che ogni volta allude ad una costitutiva  $\hat{a}$ ??assenza d $\hat{a}$ ??opera $\hat{a}$ ? atto mancato $\hat{A}$ » (*Teoria e pratica\hat{a}*?, p, 225).

 $\tilde{A}$ ? convinzione di Sini e dei suoi compagni di avventura che su questa base sia possibile riaprire il dialogo tanto auspicato tra le scienze e la filosofia. Quelle  $\hat{a}$ ??usano $\hat{a}$ ?• il mondo generando degli oggetti teorici, di cui perdono di vista la  $\hat{a}$ ??relativit $\tilde{A}$   $\hat{a}$ ?•, questa produce una comprensione di quell $\hat{a}$ ??uso, riferendolo, in ultima analisi, ad un soggetto trascendentale sempre in atto. La filosofia  $\tilde{A}$ "  $\cos \tilde{A}$  molto pi $\tilde{A}$ 1 di una teoria o di una teoria delle teorie:  $\tilde{A}$ " una trasformazione *etica* che rende il soggetto del sapere consapevole delle sue pratiche strappandolo alla superstizione di cui sarebbe invece vittima lo scienziato ingenuo che  $\tilde{A}$ " *soggetto*, nel senso di  $\hat{a}$ ??subordinato $\hat{a}$ ?•, *al* sapere, che  $\tilde{A}$ " *agito* irriflessivamente dalla sua pratica.

Mi sia concesso, in conclusione, di sollevare un dubbio circa questa soluzione elegante e, direi, straordinariamente â??classicaâ?•, condivisa, per altro, seppure con â??modiâ?• differenti, dalla migliore filosofia teoretica italiana contemporanea (penso ad Agamben, ad esempio). Tralasciando la questione veramente spinosa di che cosa comporti questo guadagno di consapevolezza per la pratica scientifica reale (io, temo, nulla), essa sembra legare definitivamente il destino del pensiero pensante a quello della riflessione. Stando al modello della pittura di paesaggio (autoritratto e â??autobiografiaâ?•), se ne dovrà infatti concludere che sul cartiglio ci sarà tutto ciò che ci può essere tranne il gesto che lo inaugura (â??costitutiva assenza dâ??opera: atto mancatoâ?•). Ne risulta che, se applichiamo quel modello allâ??esperienza, lâ??esperienza si risolverà in un gioco di scatole cinesi rispetto al quale il soggetto si pone sempre in eccesso come una sorta di cornice irraffigurabile sempre presupposta. Wittgenstein e Lacan hanno utilizzato proprio lâ??esempio dalla pittura di paesaggio e/o dellâ??autoritratto per esemplificare lâ??impossibilità di principio per il soggetto di presentarsi nel quadro.



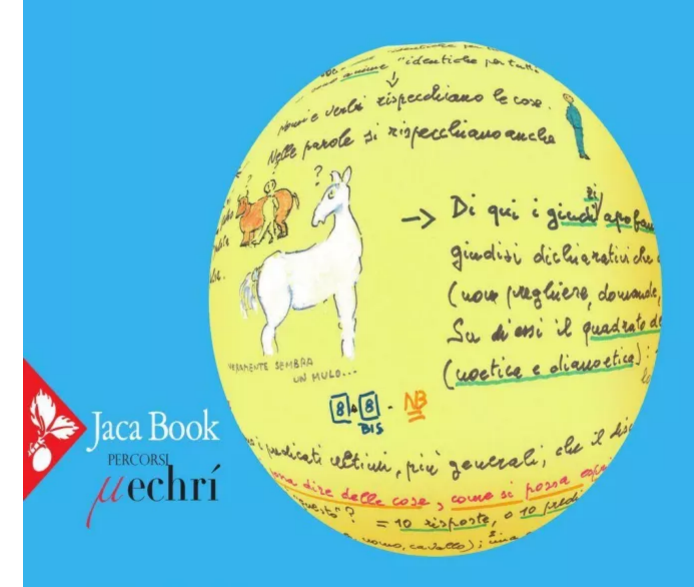
Ora, questa conclusione Ã" ineccepibile sul piano della riflessione, vale a dire quando lâ??esperienza Ã" rifratta nel prisma del dire predicativo, quando Ã" passata al vaglio dellâ??analisi imposta dalla tecnologia alfabetica. â??Logicamenteâ?• le cose stanno proprio così, inutile negarlo: la filosofia, che come â??atto compiutoâ?• Ã" una gigantesca superstizione, la superstizione dellâ??Assoluto, Ã" nel vero solo se praticata come â??atto mancatoâ?• Ma, mi chiedo, facendo appello a unâ??altra â??lineaâ?• del pensiero alla quale sono stato introdotto proprio dal magistero di Carlo Sini, perché mai lâ??esperienza non possa essere in se stessa consistente, perché invece di essere sospesa a un soggetto assente, non possa essere lei stessa il soggetto, senza residui di sorta. Perché, tornando allâ??esempio paradigmatico della pittura di paesaggio, lâ??informe delle ninfee o delle marine deve funzionare come traccia, rinvio, allusione a una â??costitutiva assenza dâ??operaâ?•, e non essere quello che sicuramente era per Monet o Turner: una perfetta, cioÃ" non mancante di nulla, impressione di luce? E lo stesso non può allora valere anche per lâ??agire ingenuo dello scienziato che â??usaâ?• il mondo senza â??comprenderloâ?• riflessivamente?

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio Ã" grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto. Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

#### MAPPE DEL PENSIERO

A cura di Florinda Cambria

# LE PARTI, IL TUTTO Con tavole a colori di Carlo Sini



Contributi di Mario Alfieri, Enrico Bassani, Eleonora Buono, Florinda Cambria, Andrea Cavaggioni, Riccardo Conte, Francesco Emmolo, Rossella Fabbrichesi, Giovanni Fanfoni, Gianfranco Gavianu.