
 

Claudio Parmiggiani, "Caspar David Friedrich",
1989 
Massimo Recalcati
8 Aprile 2021

L’opera di Parmiggiani ci permette di distinguere due forme del sentimento religioso. La prima forma
definisce il sentimento religioso come una fuga dal mondo, aspirazione a un mondo al di là del mondo, a un
mondo trascendente il mondo, più vero del mondo in cui noi viviamo, a un “mondo dietro al mondo”, come
direbbe Nietzsche. Esiste, cioè, una forma del sentimento religioso che ha come suo presupposto la miseria di
questo mondo, la povertà di mondo di questo mondo e che manifesterebbe l’aspirazione a un mondo non
corrotto dal tempo, eterno, beato, a un mondo, paradossalmente, libero dal mondo; un mondo che non
conosce più la morte, il tempo, la vita, il divenire; un mondo, dunque, al di là di questo mondo. In questo
senso la prima forma del sentimento religioso concepisce la spiritualità come un rifugio trascendente rispetto
all’atrocità dell’immanenza del mondo. Da questa prima forma del sentimento religioso deriva un certo modo
di intendere la spiritualità nell’arte. Si pensi, per esempio alla stagione storica dell’astrattismo come viene
codificata teoricamente in Lo spirituale nell’arte di Kandinsky: l’opera d’arte si realizza come
emancipazione dalle strettoie della materia, come smaterializzazione spiritualistica della materia. 

-

Ma esiste una seconda declinazione del sentimento religioso che non ha affatto il suo presupposto nella
povertà, nel deficit, nell’assenza di mondo di questo mondo che sarebbe un mondo falso rispetto al mondo
vero, un mondo di ombre rispetto alla luce della verità eterna del mondo trascendente, al di là del mondo.
Esiste una forma del sentimento religioso che non nega il mondo, che non è una fuga dal mondo poiché non
ha come suo presupposto ontologico la povertà di questo mondo intaccato dal tempo, destinato alla
corruzione e alla polvere. Questo secondo modo di intendere il sentimento religioso scaturisce dalla ricchezza
e dallo splendore del mondo, dalla sua eccedenza che non ha la necessità di essere riscattata in un altro
mondo. La trascendenza non viene esclusa o opposta all’immanenza, ma diventa una piega dell’immanenza.
Si tratta di un’altra forma di spiritualità che non disgiunge idealisticamente la luce dalle ombre, l’al di qua
dall’al di là, l’immanenza del mondo dalla trascendenza, ma che sa ritrovare l’una nell’altra.

 

Allora la trascendenza non è più “un mondo dietro al mondo”, ma accade solo nell’immanenza della presenza
del mondo. Dal punto di vista teologico, è il grande tema cristiano dell’incarnazione, della kenosis, del Dio
che si fa uomo. Dal punto di vista estetico è il grande tema romantico del sublime. L’esperienza del sacro in
questo caso non accade sul presupposto di una liberazione dal mondo, ma coincide con l’evento stesso del
mondo. Ed è precisamente questo l’evento che tutta l’opera di Parmiggiani glorifica: la trascendenza come
piega dell’immanenza. Il numinoso è infatti, per il pittore, dappertutto. L’infinito, scrive, “è dentro una
mano”. Non è rappresentato gnosticamente come l’al di là del mondo, ma accade solo nell’orizzonte finito di
questo mondo. È, se si vuole, il francescanesimo fondamentale di Parmiggiani: pensare l’assoluto come
incarnazione nella presenza immanente del mondo. La sua spiritualità non segue, dunque, la via della fuga
dal mondo ma quella dell’incontro con l’eccedenza del mondo, con il suo splendore e la sua atrocità. 

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/claudio-parmiggiani-caspar-david-friedrich-1989
https://test.doppiozero.com/claudio-parmiggiani-caspar-david-friedrich-1989
https://test.doppiozero.com/massimo-recalcati


 

Nella scultura titolata Caspar David Friederich, oltre a un omaggio a uno degli autori avvertiti più prossimi
alla propria opera, viene ripresa con un grande effetto anche drammaturgico questa tensione che coniuga
immanenza e trascendenza. Lo sfondo è quello “romantico” del viaggio, della navigazione lungo terre
lontanissime – uno dei temi più ricorrenti del pittore tedesco – che viene però ripreso da Parmiggiani
attraverso l’accentuazione originale di una presenza nera sospesa nell’aria e carica di mistero. Sarebbe però
un errore leggere quest’opera evocando lo spirituale come innalzamento, aspirazione verso un altrove
trascendente, separazione dal mondo. La barca è una presenza molto cara a Parmiggiani, non solo pittore ma
anche scrittore; una sorta di impronta indelebile della vita dei fiumi che ha caratterizzato la sua infanzia nella
pianura padana. Essa diviene qui cifra che eleva il mondo in quanto tale – nella sua radicale immanenza –
alla dignità dell’enigma. Quello della vita e della morte innanzitutto. È il contrasto tra la barca come
esperienza del viaggio della vita e il nero profondo come evocazione della nostra destinazione mortale.

 

Come nella pittura di David Friedrich, anche in Parmiggiani la pratica dell’arte costeggia insistentemente ciò
che non possiamo sapere, il reale al centro del linguaggio, il limite della rappresentazione, l’assoluto della
vita e della morte. È la radice romantica, se si vuole, della pittura del maestro italiano: il paesaggio del
mondo – come ha mostrato a suo modo lo stesso David Friedrich – non è lo sfondo inerte di una
trascendenza, il secondo piano insignificante di un primo piano infinito e disincarnato, ma è esso stesso il
luogo dove la trascendenza accade. 

 

Legge Laura Redaelli del Teatro delle Albe.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero



