
 

Baudelaire, l’infinito nelle strade 
Antonio Prete
9 Aprile 2021

Duecento anni fa, il 9 aprile, nasceva Baudelaire. Duecento anni: un tempo in cui la presenza del poeta è via
via diventata più intima a quelle che oggi chiamiamo ragioni della modernità, ma anche più intima alla nostra
lettura del mondo, dei suoi enigmi, delle sue ferite. La poesia di Baudelaire è il pentagramma su cui molta
poesia venuta dopo di lui ha scritto la propria musica: dopo Baudelaire è un’espressione che può
comprendere Rimbaud e Valéry, Trakl e Eliot, Whitman e Pasternak e moltissimi poeti. 

Per questo riaprire I Fiori del male è ritornare a un principio in cui temi e figure, accenti e registri di tutta la
poesia che diciamo moderna sono come raccolti, o annunciati. 

 

I Fiori del male sono un libro poetico che si può collocare nel cuore della nostra epoca. Come per la
Commedia di Dante, quella poesia non ha mai cessato di interpretare un tempo successivo a quello in cui il
suo autore è vissuto. Anche Baudelaire ha compiuto una peregrinazione, ma nell’inferno della metropoli, che
è ancora la nostra metropoli. Lungo questa peregrinazione, l’invisibile si è mostrato nelle vesti del visibile.
L’estremo nel ritmo del quotidiano, l’infinito nelle strade. L’infinito nelle strade: così sottointitolavo anni fa
un mio saggio sui Fiori del male. Nel rumore della città il poeta avverte il suono di quel che è lontano, o
cancellato, o perduto, oppure sacrificato sull’altare dei miti di questa nostra civiltà. Nell’anonimia della folla
ecco il passo solenne di una bellezza fuggitiva, e con quell’apparizione il dischiudersi di un incantamento che
cerca un altro tempo per dirsi: come il lampo impressiona la macchina fotografica, così uno sguardo
impressiona la lastra del tempo interiore.

 

L’éclair di quello sguardo consegna la certezza di un amore non vissuto che è più forte di un amore vissuto.
Nella città, dietro i fantasmi che fendono la nebbia, il grottesco implode nel misterioso, oltre i corpi corrosi
dall’età prendono forma figure splendenti di donne innamorate, gli stracci della povertà nascondono una
bellezza regale. Sotto i cieli della città – cieli tersi o lividi, funambolici o solenni, viola o rosati – prende
figura l’essenza stessa della modernità: l’illusione del nuovo nel sempreguale. I tropici della malinconia, e le
immagini della lontananza, i suoi bagliori, passano per la città metropolitana. E la poesia diventa la lingua di
una inattesa ospitalità. Ospitalità per coloro che la città non accoglie, come la ragazza nera che, immigrata, è
diventata tisica e continua a vedere dietro la muraglia della nebbia la sua Africa grandiosa. Ospitalità per
coloro che sentono l’ansia dello spaesamento, o la ferita dell’esilio, o il morso del dolore. La lingua della
poesia è la foresta dove il ricordo-personaggio, le Souvenir, chiama a sé tutto quello che la nuova città, – la
“vie moderne” – lascia fuori dal suo recinto, o condanna all’esclusione, o all’oblio. Una resistenza all’oblio è
la poesia di Baudelaire. 

 

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/baudelaire-linfinito-nelle-strade
https://test.doppiozero.com/antonio-prete


“Pensare per lui vuol dire: alzare le vele” (Denken heisst bei him: Segel setzen). È un frammento di Walter
Benjamin, tra i tanti frammenti, e pensieri, e studi che il filosofo tedesco ha dedicato al poeta dei Fiori del
male (della sezione Tableaux parisiens Benjamin fu anche traduttore, e le sue mirabili osservazioni sull’arte
del tradurre, sul compito del traduttore, sono la nota di chi riflette al margine della propria traduzione di
poesia, di quella poesia). Pensare, per un poeta come Baudelaire, è “alzare le vele”: nell’elevazione verso un
luogo d’osservazione altro, leggero, aereo, si può osservare il qui e ora, nella dislocazione fantastica in un
punto di lontananza estrema, o nella scena armoniosa e luminosa di una vita che precede la vita, di una “vie
antérieure”, si può cogliere la distanza tra la nostra ferita e la lingua della natura. Del resto, l’immaginazione
è la “regina del vero”: quel che riteniamo vero, se è vuoto di immaginazione, è solo un’illusione. “Poiché
realismo c’è”, scrive ironicamente il giovane poeta, in polemica con i trionfanti realismi della
rappresentazione artistica: “La poesia è quel che c’è di più reale: essa è completamente vera soltanto in un
altro mondo”. 

 





Frontespizio della prima edizione delle "Fleurs du mal" con correzioni autografe di Baudelaire.

Questo “autre monde” traluce nel succedersi dei versi, è la presenza dell’altrove nel qui, del celestiale
nell’inferno, dell’azzurro nella miseria: un albatros sulla tolda di una nave, sbeffeggiato, irriso, è la
celestialità crocefissa, l’alterità negata. Il poeta è lo straniero. Le nuvole sono la sua patria.

Il libro di Baudelaire, libro atroce e dolcissimo, è la poesia di una forte compresenza: i fiori e il male, i fiori
del male. La crudeltà e la dolcezza, la miseria e il vento del desiderio, la noia e le passioni, l’estasi dei sensi e
il gelo della solitudine hanno lo stesso respiro. Il deserto e il mare: questa immensità, che è “raggio
d’infinito”, “infinito diminutivo”, è la linea d’orizzonte che il poeta ha dinanzi a sé. 

Altre compresenze abitano la poesia dei Fiori del male: la preghiera e la bestemmia, il grido e la confidenza,
l’angelo e il fango. Quanto agli angeli, essi testimoniano allo stesso tempo di una lontananza inaccessibile e
di una perfezione infranta, stanno tra gli uomini, sentono il profumo dei fiori del male. Il più sapiente tra loro,
l’Angelus Satanas, prepara per l’uomo il riscatto dalla “lunga miseria”.

 

Il poeta è chiamato dalla bellezza. Ma la sua sfida è come tenere insieme, della bellezza, l’eterno e il
transitorio, la fascinazione e il declino che la costituiscono. Come non cancellare nella bellezza il tragico.
Nella luce di un mare splendente, in viaggio verso l’isola dell’amore, il poeta vede un patibolo, un corpo
dilaniato su un tronco d’albero: nel corpo straziato il poeta riconosce la propria immagine. 

Il miracolo dei Fiori del male è il miracolo di una lingua che sa accogliere l’urlo e il sussurro, la solennità del
dire teatrale e la dissonanza, l’eloquenza e l’affabulazione. 

 

Come accadeva anche a Leopardi, la riflessione sull’arte, sul linguaggio dell’arte, delle arti, il dialogo con i
classici e la polemica con i contemporanei sono la materia che si trasforma col verso nell’incantesimo della
forma. Baudelaire critico, che è in colloquio costante con gli artisti e medita sulle forme e sul linguaggio, non
è separabile dal Baudelaire poeta. Il critico che ama Delacroix, che ascolta Wagner e ne difende con passione
la musica, che racconta, di volta in volta, l’arte esposta nei Salons, che traduce tutto Poe e fa di Poe un santo
protettore, che è in dialogo con i contemporanei come Flaubert e Victor Hugo, non è separabile dal poeta che
nei Fiori del male e nei Poemetti in prosa esplora e interroga le figure della modernità. Né dal poeta che fa
del suo “journal”, dei suoi “cahiers intimes” insieme il luogo della confessione e della distanza dal proprio
tempo, della cura di sé e dell’aspra indignazione. Il primo di quei “quaderni” si apre con un pensiero che
potrebbe essere l’epigrafe di ogni ricerca sull’interiorità, sul suo teatro: “Concentrazione e vaporizzazione
dell’io. Tutto consiste in questo”.

 

Quando, per un lungo tempo, m’è accaduto di avventurarmi nella traduzione delle Fleurs du mal, sostando,
come fa un traduttore, nella microfisica dei versi, cercando modi e cadenze, rime e forme per ospitare quei
versi nella mia lingua, e tentare che in questa altra lingua essi potessero conservare il più possibile la loro
voce, il loro timbro, ho fatto esperienza, giorno dopo giorno, di una tale prossimità e familiarità con il poeta,
con la stanza del suo lavoro, che non volevo mai porre la parola fine a quell’ardua impresa che era la
traduzione. Solo l’idea, e il proposito, di poter continuare a sostare tra i versi del poeta non da traduttore ma
da lettore, e poter ospitare ancora nei miei pensieri, e nella mia lettura di questo nostro mondo, lo sguardo del
poeta, mitigò quell’addio a un intrattenimento pressoché quotidiano. 



Del resto leggere Baudelaire – lo sanno tutti i suoi lettori – è fare esperienza di una “élevation”, che permette
di planare sulla vita e ascoltare il linguaggio dei fiori e il silenzio delle cose (“le langage des fleurs et des
choses muettes”). Questo ascolto di una lingua che sale da quel che non ha lingua è il dono della grande
poesia.

 

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero

