DOPPIOZERO

Dante: dal ghiaccio infernale al «caldo amore»

Gianni Vacchelli
28 Aprile 2021

Dobbiamo ancora diventare contemporanei del Paradiso di Dante! Sembra paradossale, ma € cosi: infatti il
Paradiso e complessivamente la cantica meno “ricevuta’ e conosciuta alivello popolare, come anche
scolastico, in una piuttosto standardizzata classifica che passa dall’ entusiasmo per I’ Inferno, allatiepidezza
per il Purgatorio fino ad un certo distacco dal viaggio paradisiaco. Ma anche nellaricezione di molti grandi
scrittori, il Paradiso “latita’. Si pensi a Pasolini, a Primo Levi, a Edoardo Sanguineti, dove, pure in modi
divers, eil Danteinfernale a centro, senza dimenticare il Dante “ petroso” di molto Montale. Anche
“dantisti” stranieri di altissima levatura come Joyce e Beckett privilegiano, per tante ragioni, soprattutto le
prime due cantiche o un approccio soprattutto parodico alla Borges. Naturalmente ci sono eccezioni: certi
passi eliotiani dei Quattro Quartetti, alcuni Cantos poundiani, laluce flagrante dell’ ultimo Luzi, il cimento di
Giovanni Giudici per mettere in scenalaterza cantica. Al di ladi questo del tutto incompleto censimento, la
luce, I’ ardore, la «mente innamorata» che intridono il Paradiso attendono ancora di essere pienamente gustati
e vissuti. Anche per questo € preziosa la sfidadi Marco Martinelli e di Ermanna Montanari, anime del Teatro
delle Albe di Ravenna, di condurre atermine per I'anno prossimo la traversata teatrale della Commedia e di
restituire «scintille» del genio paradisiaco atutti, dotti e semplici, nello spirito che li ha guidati gia con
Inferno e Purgatorio: restando cioe fedeli a parti scelte del testo, ma dall’ altra proponendo una lettura
attualizzante e “militante”, come faceva il Poeta stesso, sempre teso ad interpellarei testi antichi, come
ombra portata sulle domande e le esigenze del presente.

I motivi della difficile ricezione paradisiaca sono complessi e vari. Ne accenno qui solo alcuni “storici” e
legati allo “spirito del nostro tempo”: non si entra nel Paradiso senza una qualche considerazione della
mistica, che pero é realta misconosciuta e minoritaria, anche nellatradizione cristiana. In piu la modernita
secentesca ha costruito la sua antropologia sul cogito cartesiano e sulla matematizzazione dellareata. Sia
chiaro: lamisticadi Dante non é irrazionale, e mai svalutail logos. L’ uomo pero non é solo Virgilio, ma
anche Beatrice e Bernardo. Da ultimo il nostro tempo, nel suo mainstream, € lontanissimo da questa idea di
un uomo capax Dei. Il capitalocene odierno lavora piuttosto su un tragico riduzionismo antropologico, quello
di un homo miserabilis se non miserrimus, consumens, cosificato e mercificato. Marcuse parlava di uomo ad
una dimensione. Forse sempre piu dobbiamo denunciare gli esiti di fatto nichilistici e distruttivi di questa
figurazione di mondo, che non € solo un sistema economico, ma un’ intera rimappatura della vita al’ insegna
del denaro e del mercato totalizzato: vita che, non a caso, € appunto «Smarrita.

Per arrivare a gustare qualcosa del Paradiso, partird da due “immagini”, unainfernale e una purgatoriale, per
poi immergerci nel «gran mar de I’ essere» del terzo regno.

Quando giungiamo nel fondo dell’ abisso, nell’ anus mundi, ci troviamo dentro un paesaggio spaventoso e
insieme di incredibile potenza simbolica:

Giaera, e con paurail metto in metro,


https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/dante-dal-ghiaccio-infernale-al-caldo-amore
https://test.doppiozero.com/gianni-vacchelli

la dove I'ombre tutte eran coperte,

e trasparien come festucain vetro.
Altre sono a giacere; altre stanno erte,
quellacol capo e quella con le piante;

altra, com'arco, il volto a pié rinverte (If XXXIV, 10-15)

Il cuore dell’ Inferno non é fuoco, ma ghiaccio, ghiaccio del Cocito e soprattutto ghiaccio dell’ odio,
dell’incompiutezza, della disumanizzazione, della morte relazionale, del desiderio spento, dell’ uomo fallito
come «compagnevole animale». Criogenato |i dentro, ecco cio che resta dell’ umano, ridotto a «festuca»
(pagliuzza), a pezzo, a“impetrata’ e mutainsignificanza, mentre la grande macchina sacrificale luciferina
tutto sussume e raggela, impersonamente. L’ immaginazione creatrice dantesca dice una deriva antropologica
spesso realizzatain momenti bui della storia, speciein certi abissi del “secolo breve” ein alcuni scorci pure
molto inquietanti del XX secolo.

Ma usciamo «ariveder le stelle», ed entriamo nel sentire purgatoriale, che € un’ atra figurazione dell’ uomo,
come di Dio e del cosmo:

Dolce color d'orienta zaffiro,

che saccoglieva nel sereno aspetto

del mezzo, puro infino al primo giro,
ali occhi miei ricomincio diletto,

tosto ch'io usci' fuor de I'aura morta
che m'avea contristati li occhi e'l petto.
Lo bel pianeto che d'amar conforta
facevatutto rider I'oriente,

velando i Pesci ch'erano in suascorta (Pg I, 13-21)

Tutto rinasce e risorge qui, in un risveglio interiore, naturale e spirituale, che rida «diletto» agli occhi, esodo
dall’ «aura morta» per un soffio di altraqualita. Si intravede la stella Venere che invitaad amare. Iniziail
disgelo del cammino che permetterail recupero di un «libero, dritto e sano [ ...] arbitrio» (Pg XX V11, 140).
Lasclerocardiainfernale si sfa, come Dante canta splendidamente nel rincontro difficile maintensissimo con
Beatrice: «lo gel che m'eraintorno al cor ristretto, / spirito e acquafessi, e con angoscia/de laboccae deli
occhi usci del petto» (Pg XXX, 97-99). L’uomo torna umano e lo diventa, in unarelazione sempre piu
intensa con tutte le dimensioni dellarealta

Adesso forse possiamo meglio esperire “lo spirito del Paradiso” e alcune sue straordinarie immagini: la
primarelativaale vicissitudini di Traiano e la seconda con Piccarda protagonista.


http://www.mediasoft.it/dante/pages/notin34.htm#notain34_6
http://www.mediasoft.it/dante/pages/notin34.htm#notain34_7
http://www.mediasoft.it/dante/pages/notpu01.htm#notapu01_6
http://www.mediasoft.it/dante/pages/notpu01.htm#notapu01_7

L' animagloriosa[Traiano] onde si parla,
tornata ne la carne, in che fu poco,
credette in lui che potea aiutarla;
credendo saccese in tanto foco

di vero amor, ch'ala morte seconda

degnadi venire a questo gioco (Pd XX,112-117)

Con quelle atr' ombre pria sorrise un poco;
daindi mi rispuose tanto lieta,

ch'arder parea d'amor nel primo foco (Pd I11, 67-69).

(Corsivi di G. V.)

Ecco com’ € nuova la poesia paradisiaca, ecco come € mutato |o stato di coscienza, non piu infernale,
petrosamente ghiacciato, non pit neppure di purgatoriale disgelo “primaverile’ e venusiano, ecco com’ e
diversal’ antropologia della terza cantica, e lo sguardo che pone su tutta la realta. Questa energia danzante di
ardore, di «caldo amor(e)» (Pd XII1, 79; XX, 95), di luce, di bellezza, di gioco, di verita, questa «gloriadi
colui che tutto move», questo «amor che moveil sole e’ atre stelle», pervade, in modi piu 0 meno fulgenti,
tuttal’ atmosfera paradisiaca. Raggia dai beati, da Beatrice e avvolge Dante stesso, nel finale della cantica
uomo di luce (Pd XXX, 46ss.).

Non solo la poesiadel Paradiso non e esangue, statica, ma piuttosto fiammante, infuocata di eros e agape
insieme, dove la carne e si spiritualizzata, ma mai perduta, piuttosto assunta e portata a compimento, in
trasfigurata ma possibile realta& Traiano tutto «s accese di tanto foco / di vero amor», Piccarda «arder parea
d’amor nel primo foco», e puoi leggere il mirabile endecasillabo sentendo Piccardarilucere nella potenza
amante dello Spirito Santo, «primo foco» increato che tutto pervade, infondendo viriditas, direbbe Ildegarda
di Bingen, maanche nella bellezza e nell’ emozione del primo innamoramento. Amore divino e umano nel
Paradiso finalmente non si contrappongono piu, ma sono interrelazionati: il primo alimentail secondo, il
secondo |o manifesta qui, nella compagnia degli uomini, delle donne e della creazione.

L’ incompletezza raggelante dell’ Inferno, il cammino di liberazione purgatoriale si compiono nell’ eterno
«gioco» paradisiaco, una esperienza piena della vita, traboccante e abbondante fin dai versi celeberrimi dell’
incipit:



Lagloriadi colui chetutto move

per |’ universo penetra, e risplende

in una parte piu e meno atrove (Pd 1, 1-3)

Quella cantata qui infatti €’ esperienza della Vita, della «nostra vita», della Vita grande, che non muore, di
cui slamo «vasi», epifanie, diafanie, cristofanie, se ci accorgiamo, ci risvegliamo, ci mettiamo in viaggio, per
ritornare alla nostra origine, alla nostra vera natura, che per il Poeta e cristica. Non solo a centro della croce
luminosa del cielo di Marte, ma ovungue nel poema lampeggiail mistero divino-umano cristico, che tutti
attiraa sé, credenti e non credenti, cristiani e uomini di altre religioni (che non devono naturalmente
chiamarlo con questo nome):

Qui vince lamemoriamialo 'ngegno;
ché quella croce lampeggiava Cristo,

si ch'io non so trovare essempro degno (Pd X1V, 103-105)

Ancora, con il grande teologo indocatalano Raimon Panikkar, potremmao dire che esperiamo nel Paradiso la
vita e la mistica cosmoteandrica, dove il mistero di infinitudine che alcuni chiamano Dio (theos), ma che pure
ha altri nomi, la dimensione umana e di coscienza (anér) e quella cosmica, materiale, della natura (kosmos)
rifulgono intrecciati insieme, certo gerarchicamente, in ordine sacro, manon I’ uno senzal’ atro. E anche
questo il mistero triadico e trinitario che pervade tuttala Commedia e che nellaterza cantica s rivelanel suo
splendore vivente.

Quelladel Paradiso non € «vita bestiale», «cieca vita», né vita solo biologica, «nuda vita», per dirla con
Agamben, ma e «veravita» (Pd XXXII, 59), «interavita» (Pd VI, 104), da cantare cosi:



Oh gioial oh ineffabile allegrezzal
oh vitaintégrad amore e di pace!

oh sanza brama sicuraricchezzal (Pd XXVI1, 7-9).

Questa pienezza non e riservata a pochi gnostici ma, potenzialmente, all’ umanita tutta, che Dante rappresenta
in quanto everyman, fin dall’incipit del poema. Egli e sicuramente se stesso, ma pure tutti noi. Naturalmente
tutto comincia per grazia, per dono, ma richiede pure impegno e sforzo, per discendere agli inferi personali e
collettivi, risalire nella liberazione-trasformazione purgatoriale, e allafine entrare in questo misterioso stato
unitivo, aduale, di pienezza, dove ladivinizzazione dell’ uomo dice in primis la suaincarnazione umana
feconda, amante, conoscente e virtuosa.

Per quanto il linguaggio di Dante sia maggioritariamente cristico (piu che cristiano), ma pure aperto atutte le
sapienze alui conosciute (quella paganain primis), la mistica paradisaca non e appannaggio di unareligione
o di unaconfessione. «Le religioni non hanno il monopolio del religioso», ricordava spesso ancora Panikkar.
Quello di Dante e soprattutto un magnifico invito al viaggio. Entranel mistero cheti inabita e che tutto
pervade. Coltivalatuavitainteriore, fai esperienza della sapienza. Questa mistica &€ una sorta di “diritto
umano” di nuova generazione. E di essa abbiamo piu che mai bisogno oggi, in tempi di evidente selva
oscura, dove serve un «mi ritrovai» di cambiamento e di nuovaimmaginazione.

Dante sembra anche ricordarci che faville mistiche sono presenti in molte esperienze umane:
nell’innamoramento, nell’ estasi di fronte alla natura e al suo misterioso ordine, cantati in Paradiso |, e forse
in certi istanti vissuti nell’infanzia, daritrovare adesso con nuova e cosciente innocenza. Cosi anche il Poeta
allafine del viaggio diventa evangelicamente bambino ed entra nel regno, non solo dopo la morte, maora, in
guesto momento, sub specie tempiternitatis:

Omai sara piu cortamiafavella,
pur aqguel ch’io ricordo, che d un fante

che bagni ancor lalinguaala mammella (Pd XXXI11, 106-108)

Questi attimi escronici, ma pure radicati nel tempo, queste epifanie, questi ricordi di sé, questi moments of
being raccontano anche la gioia rara ma possibile dell’ intimita profonda: «s'io m’intuassi, come tu t'inmii (
Pd 1X, 81), cioe seio fossi capace di entrarein te, di “intuarmi” come tu entri in me, ti “inmii”, diceil Poeta
con continua invenzione neologistica.

Ancheil rapporto d’ amore uomo-donna, paradigma simbolico di ogni atrarelazione innamorata, trova nel
Paradiso il suo inveramento. La mistica dantesca non e celibataria, malaica e secolare, enon acaso il
trasumanar del Poeta e vissuto guardando negli occhi I’amata Beatrice, per poi levarsi con lei, tutta donna,
tuttainiziatrice, tutta dea e tutta smbolo, di cielo in cielo, chagallianamente:

Beatrice tutta ne I'etterne rote



fissacon li occhi stava; eioin lel
leluci fissi, di 1asu rimote.

Nel suo aspetto tal dentro mi fei,

qual s fé Glauco nel gustar de I'erba
che’l fé consorto in mar deli altri déi.
Trasumanar significar per verba

non si poria; pero I'essemplo basti

acui esperienzagraziaserba (Pd I, 64-72).

Impossibile commentare laricchezza di questi versi, che si nutrono della Trasfigurazione taborica del Cristo,
rivissutain Beatrice, “crista personale” del Poeta, mafanno ricorso pure a mito classico, vaso anch’ di
luccicanze del mistero. E necessaria € I esperienza, vissuta nella grazia e nel cammino col corpo, che nella
mistica dantesca & dimensione in trasformazione ma definitiva

Ancora: mai la spiritualita dantesca & fuga mundi o intimismo, quanto piuttosto una mistica critico-politicain
formadi poesia. Il nesso interiore e quello civile per noi sono infranti, sconnessi, ed € quasi un
“nonpensabile”’ questa circolazione costitutivainvece della poesia dantesca. |1 diventare sempre piu reali,
umani e pieni significa per Dante mai disperdere la dimensione del bene comune, della polis, dellagiustizia.
Lafelicita dantesca riabita la natura umana nella sua rettitudine originaria, come racconta nei canti del
Paradiso Terrestre, ma e sempre anche unafelicita politica, che tiene insieme, per cosi dire, il Giardino eil
Regno. Ecco perché, se la superbia apparentemente resta il peccato piu grave, invero fin dal | canto dell’
Inferno Dante, con grande acutezza e audacia, denuncia come piu mortifero il regno dellalupa, assato sulla
cupiditas e sull’accumulo. E queste aspre invettive impazzano pure in molti canti del Paradiso:

Se mala cupidigiaaltro vi grida,

uomini siate, e non pecore matte (Pd V, 79-80)

Latuacitta, chedi colui € pianta
che priavolse le spalle a suo fattore
edi cui éla’nvidiatanto pianta,
produce e spande il maladetto fiore
c'hadisviate le pecoreeli agni,

pero che fatto halupo del pastore (Pd X, 127ss)

[...] Lacieca/ cupidigiache v’ ammalia



simili fatti v’ haal fantolino
che muor per fame e cacciaviala

balia» (Pd XXX, 133-141)

Lamala pianta della cupiditas-accumul o attecchisce ovungue, nell’ animo umano in primis, e poi nelle
istituzioni stesse: nella Chiesa, nell’ Impero, nei comuni ecc. Ma Dante intravvede anche la nascitadi un
protocapitalismo finanziario e manifatturiero, I’ affermarsi di un nuovo paradigma che andra verso

I’ economicizzazione dellarealta, il culto del denaro (il «maladetto fiore»), la cui devastante pericolosita— per
i popoli, per |’ equa distribuzione dei beni primi e necessari, per lanatura, per I’animae I’ interiorita stessa—
oggi vediamo dispiegata al suo concetto.

Anche per questo quindi facciamo fatica a comprendere |a poesiadel Paradiso, ma pure ne abbiamo sete e Ci
€ piu che mai necessaria. Proprio perché la spiritualita dantesca e piena di amore, di ardore e di desiderio
forse essa aspetta ideal mente soprattutto |e nuove generazioni, piu capaci di ripensare in modo inedito e
meno iniquo il mondo.

Dopo che varcando il Teatro Rasi si era precipitati nella citta dolente, dopo che si era imparato il “ noi”
nella cantica dell’ ascendere insieme per le strade di Ravenna, e di Matera, ci sarebbe stata una nuova
chiamata pubblica e, insieme, si sarebbe dovuti arrivare al Paradiso nel 2021. Come fare, costretti alla
distanza? Come celebrare Dante nell’ anno del settimo centenario della morte del poeta? Teatro delle Albe e
doppiozero hanno immaginato lo spazio della scrittura come spazio di un’ attesa condivisa, un racconto-
diario scritto da Marco Martinelli e racconti-sapere di studiosi e amici del Sommo, fili differenti per
“dialogare con |I’ago” etesserevisioni. Oggi il primo di questi quattro contributi. | Cantiere Dante di
Marco Martinelli e Ermanna Montanari € una produzone Ravenna Festival/Teatro Alighieri in
collaborazione con Teatro delle Albe/Ravenna Teatro.

Se continuiamo atenere vivo questo spazio e grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Tornapresto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://www.doppiozero.com/materiali/verso-paradiso
https://www.doppiozero.com/materiali/verso-paradiso
https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero

A s

| F

= iy A
1]




