DOPPIOZERO

Gli ebra elsrade

Elena L oewenthal
31 Maggio 2021

C’é un vecchio adagio del Talmud, mare magnum della tradizione ebraicala cui redazione finale s situa
intorno al V secolo, che dice pit 0 meno cosi: “tutto Israele e coinvolto vicendevolmente, I’ uno per I’ altro”.
E unafrase cruciale che imprime di fatto tutta la storia del popolo d’ Israele almeno a partire dal 70 dell’ era
volgare, I’anno cioé in cui i Romani distrussero il tempio di Gerusalemme (unico luogo di culto per tutto il
popolo, situato su quell’immenso terrapieno dove spicca oggi la Cupola d Oro) e ridussero all’ esilio coatto
gli ebrei, inaugurando la seconda, lunghissima Diaspora.

Daquel giorno lavita d’ I sraele assume una condizione molto particolare, come sospesa sul filo della Storia
(chein ebraico é detta con un plurale femminile, toledot, allalettera“ generazioni”, cioe nascere, riprodursi,
morire), privatadi quei connotati che abitual mente definiscono un’identita nazionale: terra, patria,
autonomia, autodeterminazione. E una condizione complessa, chein realta non s riduce semplicemente a
quel binomio che definisce la parola“diaspora’ — cioe esilio e dispersione a tempo stesso.

C'édell’dtro, di piu: la consapevolezza di un passato e della necessita di conservarlo, trasmetterlo. Non a
caso nel Comandamenti Dio definisce se stesso come “ Colui che vi hafatto uscire dall’ Egitto”, iscrivendo se
stesso in una linea di memoria, elemento primario dell’ identita.

Non meno cruciale e la prospettivainversa, quellarivolta verso un futuro inconoscibile (I’ orientamento
ebraico del tempo pone il soggetto con le spallerivolte a futuro e lo sguardo verso il passato, come attesta
I” evidenza semantica che una stessa radice verbale significa“prima’ e “davanti”). L’ ebraismo crede, e
soprattutto spera, in un futuro di redenzione messianica lungo una dimensione lineare del tempo, con un
inizio, un corso e unafine promessa e promettente.

In questo equilibrio fra passato e futuro, il popolo ebraico ha vissuto per quasi duemila anni in uno stato di
privazione, anzi di sospensione della storia: la Diaspora &€ sempre sentita come una condizione provvisoria,
per quanto protrattasi di secolo in secolo. Haimparato a sostituire al culto lapreghiera, e aviveredi
memoria, attesa, studio e parole, sul territorio dei libri. Non eil popolo del Libro, mail popolo dei libri, che
per millenni ha fatto della parola e della propriatradizione scrittail surrogato di tutto il resto, di tutto cio che
aveva perduto.

In questo contesto, la*“comunita’, intesa come gruppo umano che s identifica nella propria appartenenza
religiosa, etnica, familiare e inevitabilmente anche di minoranza (non di rado oppressa) e diventata

I” autentico e unico tessuto sociale del popolo ebraico. Non solo un luogo definito da sinagoga, scuola, bagno
rituale e forno per le azzime, ma anche soprattutto un insieme umano “accerchiato” dal resto del mondo. E
Spesso se non quasi sempre, almeno fino all’ Emancipazione avviatasi a meta dell’ Ottocento, un resto del
mondo ostile, espressione di restrizioni, limitazioni, disprezzo. L’ ebreo doveva sopravvivere in quanto
testimone della passione di Cristo — o infedele tout court — main bilico sulla sopravvivenza perché
macchiatosi del peggiore dei ddlitti, cioé il deicidio: talmente grave datrasmettersi anche ai discendenti,


https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/gli-ebrei-e-israele
https://test.doppiozero.com/elena-loewenthal

secoli e magari millenni dopo I’ accaduto.

Questa lunga storia spiega molto bene anche quello che succede oggi, nel rapporti fralsragle ed ebrei del
mondo. Che ancora unavolta é al’insegna di una complessita che da sempre per |’ ebraismo e ricchezza e
valore, non complicazione. Unacivilta che non si fonda sul principio di non contraddizione, che ammette
ambivalenze, cambi di passo, compresenza di opposti ma non per questo € viziata dalla confusione. Anzi. A
monte di tutto ¢’ e la consapevolezza che, per quanto frutto del Dio creatore, questo mondo é profondamente
imperfetto e cometale va preso, in attesadi quello che verra un giorno, dopo I’ avvento del Messia.

Anchel’identita di comunita del popolo ebraico in Diaspora € un corpo complesso e difficilmente riducibile a
parametri, come dire, lineari. Oggigiorno la comunita e la dove mandi tuo figlio a scuola— una scuola
“normale” con unaintegrazione di nozioni sull’ ebraismo che perd non sono meramente di ordine
confessionale. E |a sede magari di una casadi riposo cheti offre in tarda eta garanzia di un accudimento
“personalizzato”. E il luogo del culto, delle feste. E il centro cheti offre assistenza— magari per andare

all’ appuntamento per |la vaccinazione anti-covid se sei anziano e hai una mobilita ridotta. E soprattutto il
luogo dove si misurano latuaidentita el tuo rapporto con Israele.

Lacondizione degli ebrei di oggi € infatti una novita assoluta dopo millenni di continuitéd. Ora un ebreo ha
liberta di scegliere serestare “diasporico” o tornare nella propriaterra. Per inciso, anche qui le cose sono piu
complesse del previsto. L’identita stessa hon e un portato banale, univoco, infatti. || Talmud dice chiaramente
che e ebreo: a) chi édi madre ebreab) si € convertito all’ ebraismo. Questa € la definizione adottata

dall’ ebraismo ortodosso. Per i riformati anche il padre “fatesto”. Ovviamente tutto questo ha unarilevanza
notevole oggi che matrimoni misti sono ammessi — sino all’ Emancipazione non era affatto cosi: un ebreo
poteva sposare un non ebreo solo a condizione di convertirsi allafede maggioritaria. La conversione

all’ ebraismo era un peccato di apostasia, duramente punito.

La primalegge promulgata dal neonato stato ebraico, il 14 maggio del 1948, e detta “legge del ritorno” e
prescrive che ogni ebreo del mondo abbia diritto immediato alla cittadinanza. Ma qui la definizione di ebreo
e ben diversada quellarabbinica: “basta’ uno dei quattro nonni ad essere ebreo, per trasmettere I’ identita.
Perché? Molto semplice, perché cosi imponeva latassonomiadei regimi nazifascisti: per Hitler e Mussolini
bastava un nonno ebreo su quattro per classificare il subumano e spedirlo nel campi di sterminio.

Questta “ambiguitd’ dell’identita, insieme atanto altro, formala matassa del legame fraebrei del mondo e
Israele: un rapporto complesso, ricco di sfumature. In cui, come sempre nell’ ebraismo, I'individuo é
chiamato, anzi obbligato a esercitare la propria autonomiadi scelta, a pensare e fare secondo il principio di
responsabilita, che in ebraico é detto con una parola derivata dalla radice che indica “ alterita’. In parole
povere, se ci sono due ebrei ¢ci sono almeno tre opinioni. ..

Questo spiegalapluralitadi punti di vistache gli ebrei esprimono verso Isragle, praticamente tutto I’ arco
“costituzionale”, come si diceva unavolta: dal piu agguerrito e incondizionato sostegno ala critica che pare
ansiosa di mostrarsi tale per dissociarsi dalla politicae magari pure dallastoriad’ Isragle. Laliberta di
interpretazione — che siadi un testo o dellarealtd —é il primo dettato dell’ ebraismo, una sua necessita umana
e persino teologica.

C’ e perod un minimo comun denominatore condiviso dagli ebrei in Diaspora, riguardo a lsraele. Piu che un
consenso razionale si tratta forse di un timore antico, o quanto meno del retaggio di questo antico timore. Al
centro di questo sentimento comune ¢’ € una parolain bilico sul filo dell’ equivoco, del pregiudizio: s tratta di
“Sionismo” e cioeé di quello che si puo senza ambiguita di sorta definire il movimento risorgimental e ebraico,



avviatos nella seconda meta dell’ Ottocento con I’ obiettivo di riportare il popolo ebraico entro la normalita
della storia, ridandogli, dopo quasi duemila anni, un’ autonomia politica e soprattutto liberandolo dal fardello,
non meno atavico, dell’ antigiudaismo — divenuto nella seconda eta moderna antisemitismo con il passaggio
da uno stigma teologico a uno, ancor piu radicale di ordine razziae.

Il Sionismo e stato il movimento politico, diplomatico, culturale che ha portato alla creazione dello stato
d'Israele. Oggi perod e spesso urlato come sinonimo di razzismo, di ingiustizia storica. Anche se teoricamente
il movimento e “ scaduto”, cioe ha ottenuto o scopo che si era prefissato. Dirsi sionisti dovrebbe suonare un
po’ comedirsi qui “risorgimentali”.

Se questa parola & ancora parte del presente lo si deve soprattutto alla natura del conflitto mediorientale o piu
specificatamente isragl o-pal estinese, un conflitto lacui cifraprimaria é stata per molti decenni la negazione
del nemico da parte del fronte arabo, talmente radicale che il nemico erainnominabile. Ancoraoggi I’ Iran
istituzionale chiama Isragle “|’ entita sionista’ . ..

Quando un ebreo in Diaspora sente parlare di “antisionismo” —“non ho nulla contro gli ebrel sono solo
antisionista’, fiuta uno sgradevole sentore di antisemitismo. Perché? Perché essere antisionisti significadi
fatto negare al popolo ebraico lanormalita, ricondurlo ad antichi e ostili parametri teologici: |’ ebreo eil
perfido, cioel’infedele, non ha diritto all” autodeterminazione perché € un popolo dannato, diverso dagli
atri...

Tutto cio nella pienalegittimita delle critiche alsraele, ala suapolitica, a suo governo, al’ occupazione dei
Territori. Ma purtroppo, in questo caso, in questo mondo, il confine fra doveroso esercizio dello spirito
critico e derivadi pregiudizio é alquanto scivoloso: quando la disamina della situazione in Medioriente lascia
intendere che se | sraele non esistesse tutto sarebbe risolto e pacificato e di conseguenza sarebbe meglio se
guello stato non ci fosse, ebbene allora e chiaro che Israele diventa una trascurabile, ed evitabile variale del
real e storico.



Questo larvato e magari inconsapevole antigiudaismo che considerala condizione ebraica di precarieta
esistenziale come qualcosa di assoluto, inevitabile e immutabile, deriva spesso dall’idea (sbagliata) che
Israele sia nato “ per merito” della Shoah. Come risarcimento. In realta € I’ opposto: Israele € nato nonostante
la Shoah: intanto con dieci anni di ritardo rispetto a quanto deciso all’indomani dellal GuerraMondiale e
della disfatta dell’impero ottomano, quando in Palestina fu insediato un governo mandatario provvisorio
britannico destinato a preparare il terreno per la spartizione in autonomiadi tutto il Medio Oriente (il tutto
avrebbe dovuto risolversi nel 1938 main quell’ anno in Europa e nel mondo ¢’ era purtroppo altro a cui
pensare). E poi perché nel 1948 in quello che divenne Israele esisteva dalla meta dell’ Ottocento una societa
ebraica produttiva, radicata, dotata di strutture civili: ospedali, scuole, imprese, kibbutz, uffici postali,
universita... In parole povere, Israele non é nato affatto dal nullama é stata la naturale conseguenza di un
lungo processo “creativo” che, purtroppo, € arrivato a compimento nonostante la perdita di milioni di persone
che avrebbero potuto contribuire a questaimpresa sociale, culturale e nazionale, se non fossero state
sterminate. Quanto capitale umano, insomma, |sraele ha perso a causa della Shoah.

Questo lo sanno bene gli ebrei in Diaspora, sanno che I sraele non é nato come un fungo nello spazio di una
notte maeil frutto di un lungo processo storico. Di fatto, dunque, il 29 novembre del 1947 larisoluzione
delle Nazioni Unite sanci in quellaregione la creazione di due Stati Palestinesi: uno arabo e uno ebraico. Gli
ebrei palestinesi erano il mondo dell’ yishuv, la societa ebraica complessa, articolata e radicata, che nel
maggio successivo divenne |o stato ebraico palestinese, cioe Isragle. Gli ebrel palestinesi accettarono la
risoluzione, gli arabi palestines eil blocco arabo in generale reagi dichiarando che “avrebbero buttato a mare
sino al’ultimo sionista’.

Ed erasolo I'inizio, di una storialunga, complicata, dolorosa vicenda.

Quanto agli ebrei “di fuori”, che hanno scelto di continuare a condurre un’ esistenza diasporica di minoranza
— ma per fortuna non piu oppressa nella gran maggioranzadei casi —, ancora una volta debbono confrontarsi
con lacomplessita— di se stessi, della propria condizione e del mondo in generale.

Per un verso, infatti, esercitano quella liberta ermeneutica che sta nel loro DNA storico: ognuno non € solo
libero matenuto a esercitare quellaliberta sul testo biblico, perché solo “voltandolo e rivoltandolo”, cioe
commentandolo, si pud trovare quel “tutto che e in esso”. Latradizione ebraica funzionain questo modo,
come racconta e dipana il Talmud: un maestro dice una cosa, un atro dice il contrario, un terzo offre unavia
mediana, un quarto suggerisce di andare a cercare larisposta altrove, e tutto riparte senza soluzione di
continuita. Nessuno hainsommail diritto di mettereil punto in fondo allafrase, tutto e discutibile,
provvisorio, capace di cambiare e cambiarci.

Per |’ atro, gli ebrel in Diaspora nutrono per Isragle un complesso sistema di emozioni e ragioni: ragioni
storiche di diritto all’ autodeterminazione, ad avere finalmente la certezza di un luogo a mondo dove non
sarai mai perseguitato, odiato, emarginato. Emozioni che ognuno di noi esprime €/o si tiene per s&, amore piu
0 meno incondizionato, ammirazione. Ma anche diffidenza, anche lo stupore che e quasi stordimento nel
sentirsi intimamente parte di quel mondo ma anche un po’ fuori. Isragle ha sempre piu una propriaidentita—
anzi tante e diverse—in cui gli ebrei delladiaspora s riconoscono sempre meno. Un ebreo italiano si ritrova
magari a casa nel tranquillo quartiere di Rechavia a Gerusalemme, parte “nobile” della citta dove fragli anni
Venti e Quaranta approdarono tanti profughi dell’ Europacon il loro bagaglio intellettuale, per lo piu laici.
Ma prova uno spaesamento profondo magari a Bne Berag, sobborgo sovraffollato sino allo spasimo di Tel
Aviv, dove abitano soltanto ultraortodossi, ormai per lo piu di origine sefardita.



E Israele stesso, con la sua complessita, la sua multietnicita— siainterna all’ ebraismo sia perché & un paese
che conta una corposa minoranza di arabi (islamici e cristiani) del 20% —, con le sue contraddizioni — Tel
Aviv high tech e libertaria, sortadi eden Igbt, e Gerusalemme piena di religiosi d’ ogni sorta e confessione —a
esigere un approccio mai in bianco e nero ma sempre attento ale infinite sfumature, ai “si, ma’, “no, perd”. E
un salutare esercizio critico per tutti noi, pensare e guardare a Isragle. Anche quando si tratta di conflitto e di

arrivare a proprio giudizio personale solo attraverso una complicata eppure stimolante gimcana esistenziale.

Se continuiamo atenere vivo questo spazio e grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Tornapresto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero

