DOPPIOZERO

Lagloriadi Colui chetutto move

Giuseppe Fornari
9 Giugno 2021

L’ attacco di Dante nella sua terza cantica & gerarchico fin dal primo verso, e non potrebbe esserci esordio
meno congeniale alla mentalita degli odierni lettori del Paradiso. || medioevo € dominato dalla nozione di
gerarchia, in senso teol ogico e angelologico, ontologico e cosmologico, assiologico e morale, fino

all’ ordinamento sociale che della gerarchia celeste dovrebbe essere |o specchio, partendo dalle due massime
autorita cristiane che ne costituiscono il verticein terra, laChiesae |’ Impero. Il problema per noi é cheil
nostro mondo s &€ formato insorgendo contro questa gerarchizzazione della realta, ricondotta a ragioni
oppressive che lamodernita s e fatta un dovere di demistificare e distruggere in nome di un’ orizzontalita
liberatoria, di un immanentismo in cui non esiste nulla di sovraordinato all’ umano. Sulla base di queste
premesse, il Paradiso dantesco sembrafatto apposta per suscitare i fraintendimenti del pubblico di oltre sette
secoli dopo.

Certo, noi sappiamo che la mentalita medievale € gerarchica, e siamo pronti a ricondurre questo dato storico
agli aspetti estetici dellaterza cantica, che possiamo ammirare gia nell’ incipit, col suo vivido luminismo che
scende dall’ alto come in una cattedrale gotica (citiamo da Dante Alighieri, La commedia, acuradi A. Lanza,
De Rubeis, Anzio 1996):

Lagloriadi Colui che tutto move

per |’ universo penetra, e risplende

in una parte piu e meno altrove.

Nel ciel che pit della sualuce prende
fu’ io, evidi cose cheridire

né sa né puo chi di la st discende:
perché appressando sé al suo Disire,
nostro intelletto si profonda tanto

che dietro lamemorianon puo ire.

Tutto torna nelle nostre sistemazioni manualistiche, dal Dio Motore Immobile aristotelico che muove non
mMosso e che debitamente si cristianizza grazie al’ onnipresente tomismo, per arrivare aladistinzione
qualitativatrale varie parti dell’ universo, che si lasciano permeare dallaluce superiore, superna, a seconda
della maggiore o minore partecipazione allarealta materiale che si interpone come filtro traloro elo
splendore divino, con le ricadute morali e retributive che questo comporta. Ogni cosa sembra andare al suo


https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/la-gloria-di-colui-che-tutto-move
https://test.doppiozero.com/giuseppe-fornari

posto, a condizione che gli elementi di questa ricostruzione convenzional e appaiano statici, fermi, quando al
contrario nell’ universo di Dante ogni elemento si muove e nulla staimmobile, a partire dalla «gloriadi Colui
che tutto move». In realta, € impossibile intendere codesta gloria se non c¢i mettiamo anche noi in movimento
e non assecondiamo il movimento di «Colui che tutto move», che non éil Motore Immobile di Aristotelein
guanto non si limita ad essere trascendente ma € piuttosto sovra-trascendente, cioe dotato del potere
eccedente e non calcolabile di trascendere |a sua stessa trascendenza e di scenderetrale proprie creature
mettendosi e mettendole in movimento. Altrimenti come potrebbe penetrare e risplendere nellasuagloriain
mezzo alle sue creature? E vero che Dante sembra parlarci dell’ antica metafora biblicadi Dio come monarca
che s faglorificare dai suoi cortigiani, maanche qui lametafora originaria va spogliata di ogni rapporto di
adulazione o di servilismo. Non é questo il Dio la cui gloria «penetra e risplende».

Osserviamo la perspicuitadei verbi simmetrici e complementari usati da Dante. La gloria divina «penetrax»
non perché scenda con laforza, con la degnazione del Signore che accetta di scendere trai suoi sudditi ein
primistrai suoi cortigiani. Il Dio di Dante penetra e raggiunge tutte le sue creature perché ne conosce il
segreto e o sollecita e accende con la sualuce, unaluce che non hanulla di inconcepibile, perché altro non é
chel’ Amore. A questo punto la Gloria, che manifestail suo potere di entrare nell’intimo di ogni sua creatura
in quanto eI’ unica gloriadell’ Amore, «risplende», cioé appare nel suo pieno fulgore e per un’ unicaragione,
perchéil suo splendore s riflette nelle sue creature e suscitalaloro risposta. L’ atto di ri-splendere € uno
splendore raddoppiato nella risposta che fa scaturire, e sono le creature in cui lagloriadi Dio € penetrataa
raddoppiare questo splendore, che quindi implica la piena partecipazione delle creature alla gloria del
Creatore attraverso I’ amore che lega entrambi e che e questa medesima Gloria. Ogni immagine
superficialmente monarchicacrolla. Ma, allora, che ne é della gerarchia da cui eravamo partiti?

Chiediamoci perché Dante ci tiene a precisare di non poter ripetere le «cose» dalui “viste”. Il ciloin cui &
stato non € un cielo fisico, poiché si smaterializzain una Luce che € manifestazione diretta della
Trascendenza. Siamo a di la dellamateria, dello spazio e del tempo. 1l viaggio di Dante € un’ esperienza
mistica, e come tale hatrasceso i vincoli materiali e spazio-temporali della nostra vitaterrena. Non € quindi
guestione di passare da un luogo all’ altro, bensi da una dimensione all’ altra, 0 meglio da una situazione
trascendente ogni dimensione alla nostra situazione dimensionale, nella quale soltanto il racconto del
Paradiso puo svolgersi. Tuttavia, le considerazioni metafisiche non bastano a comprendere le «cose» che
Dante non sa «ridire». Egli non € in grado di farlo non solo perché sta parlando di un’ esperienza che eccede
ogni dimensione linguistica ed enunciativa, ma perché ha partecipato del regno medesimo dell’ eccedenza,
della sovra-trascendenza che trascende se stessa e “ scende” da se stessa effondendosi per ogni dove,
rendendo possibile “ogni dove”. Le «cose» sono un indizio di molteplicita, che fa pensare alla molteplicita
infinita delle creature, ma questa molteplicita va considerata dal punto di vista del loro Creatore, nella sua
costituzione originaria e originante che non sarebbe capace di questa molteplicitaillimitata se non ne
albergasse in séil principio generatore, |’ articolazione una e molteplice corrispondente ala Trinita cristiana
su cui si chiuderalacanticael’intera Commedia.

L’ aspetto esperienziale e ontologicamente sorgivo di cio di cui Dante ci parla corrisponde alla sovra-
trascendenza dell’ Amore. La precisazione sul non saper né poter ridire le cose esperite durante il viaggio
ultraterreno staa significare che Dante non e in grado di dire a parole I’ Amore, perché |’ Amore o lo si prova
o altrimenti non risulta dicibile, per laletterale ragione che non ¢’ e nullada dire. Capiamo che “ discendere”
non significa scendere da un mitico luogo denominato Empireo, bensi non riuscire a“scendere” nel modo
giusto, non riuscire a“tra-scendere’, venendo meno di conseguenza alla realta dell’ esperienza d’ amore, alla
pienarealta dell’ Amore. Basta quindi mettersi nella giusta posizione esistenziale di chi proval’ amore per
«ridire», ossia per ripetere nello spazio simbolico e comunicativo della narrazione cio che altrimenti sarebbe



impossibile dire, e che nondimeno ¢’ e gia tutt’intero nella situazione amorosain cui il dire sgorga
spontaneamente da cio che si prova, dalla condizione affettiva e ontologicain cui ci s colloca. Il dire s dice
di nuovo perché c’ e da sempre, perché c’efin dal principio, dato chein principio erail Verbo, il Logos. Solo
aquestacondizioneil Verbo divino st manifesta e passa dall’ ineffabile all’ effabile, attuando quella

M ediazione perpetua d’ Amore che e il segreto medesimo della Trinita.

Possiamo peraltro toccare i misteri della Trinita se non ci accontentiamo di cio che noi comunemente
intendiamo per amore. Se ci limitiamo a unalettura di tipo affettivo, pur necessaria per affrontare il massimo
teorizzatore dell’ Amor Cortese, ci troviamo a stringere un pugno, piu che di foglie secche, di gusci vuoti,
senza aver fatto in tempo acibarci del loro contenuto, del loro gheriglio. L’ indicazione su quale possa essere
questo “gheriglio” ci viene datain aenigmate, giacché Dante si rifiutadi servire laverita gia pronta, prima
che diventi parte integrante della nostra esperienza.

Egli sache nellanostra esperienzaci sono i semi dellaverita, ma sa che per raggiungerli dobbiamo romperne
il guscio, metafora che esprime un’ azione traumatica, una soluzione di continuita, un movimento di
sottrazione. Larisposta ci viene nascostamente data sotto |e sembianze classiche dell’invocazione a «buono
Appollo». Citazione colta conforme al registro elevato dellaterza cantica, anche se esposta alla trappola

dell’ autoreferenzialita letteraria, evocata dall’ idea di ispirazione poetica.



Dei riferimenti danteschi a paganesimo non & importante pero il senso letterale, bensi il suo movimento
generatore, che in questo caso riguarda il passaggio da un’ispirazione ancora basata su convenzioni usitate,
su generi riconoscibili, a un’ispirazione che non ha piu esempio perché “direttamente’ divina. Bisognerebbe
compiere un salto dalla normal e trascendenza divina, che simbolicamente ¢’ era gia nelle Muse, auna
trascendenza ulteriore, a una sovra-trascendenza che non si puo limitare all’ aspetto effusivo, affettivo, perché
nellarealta sublunare, dove il «<meno» prevale sul «piU», il sentimento non basta. Ma come arrivare,

ontol ogicamente e storicamente, alla sovra-trascendenza? L’ invocazione apollinea ce |o spiega:

Entranel petto mio, e spiratue

si come quando Marsia traesti
della vagina delle membra sue.

O divinavirtu, se mi ti presti
tanto, che |’ombra del beato regno
segnata nel mio capo io manifesti,
venir vedrami al tuo diletto legno
e coronarmi allor di quellefoglie

chelamateriaetumen’ fara degno! (19-27)

Viene menzionato il mito pit crudo riguardante Apollo, quello del satiro Marsia che sfidail dio in una gara
poetico-musicale e che, dopo esserne stato sconfitto, ne viene sadicamente scorticato. E vero che Dante, a
differenza delle sue fonti, non si compiace di particolari orrorosi e che l’intervento del dio sembra avvenire
d’un colpo, con I’ elegante «traesti» che fa uscire Marsia come un frutto maturo dalla «vagina delle membra
sue». Eppure, I’ eleganza del procedimento finisce per sottolinearne il significato, che dobbiamo prendere
estremamente sul serio nel suo contenuto.

L a nostra consapevolezza storico-religiosaci dice che |’ episodio, nella sua crudelta assol utamente inspiegata,
devetrarre lasuaorigine dariti di tipo sacrificale, divenuti cosi tradizionali danon essere pitu comprensibili,
per cui il mito dellagara con Apollo ne e divenuto la spiegazione eziologica. A suo tempo Frazer ha
documentato che la storia di Marsia é latracciadi sacrifici umani realmente compiuti appendendone le
vittime a un albero dove venivano scuoiate o fatte a pezzi. Dietro questo misterioso supplizio possiamo
recuperare unafase originariain cui Apollo e Marsia erano una stessa figura, dapprima sacrificata e poi
venerata come divinita, mentre |’ elemento poetico-musicale corrisponde all’ accompagnamento del rito, poi
trasformato in motivo eziologico. Apollo non puo rispondere a Marsia per la secca ragione che € |0 stesso
Marsia visto sub specie divina. Ma che rapporti possono avere queste analisi moderne con Dante?

Nellaprotasi del Paradiso il mito di Apollo e Marsia viene utilizzato in senso alegorico, secondo I’ habitus
medievale di utilizzare cio che si sapeva della mitologia classica per indicare delle verita riconoscibili a
pubblico. Tuttavia, il genio dantesco impiega questi materiali costruttivi di provenienza pagana
interrogandosi sullaloro ragione di partenza e sulle loro caratteristiche interne, con un metodo definibile
come storico, anche se non in senso nostro. La storia € per Dante |’ esplicarsi di una serie di potenze, che



scaturiscono dall’ unica potenza di Dio per declinarlain un senso o nell’ altro a seconda delle scelte compiute,
il che apre lo spazio a una storia interamente umana dato che I’uomo € il soggetto per eccellenza dotato di
tale potere di scelta. Cio nullatoglie alle potenze divine o demoniache, ma conferisce loro un centro di azione
e di significato, con I'importantissima fase intermedia anticain cui le forze divine e demoniache appaiono
agli uomini ancora mescolate assieme, in attesa di essere definitivamente distinte grazie allarivelazione.
Siamo quindi agli inizi di quel processo di storicizzazione che proseguiranel proto-umanesimo di Boccaccio
e Petrarca e dara vitaa movimento umanistico.

Il contesto ci dice che la dura metafora mitica serve a designare la rigenerazione paradisiaca del Dante-
personaggio rappresentativo dell’ intera umanita, senza che questo pero cancelli il movimento di sottrazione
sacrificale che ne hareso possibile lo slancio ascensionale. Dante allude alla dura storia che I’ umanita ha
dovuto attraversare per giungere allarivelazione di Cristo, senonché tale storiainclude anche quella piu
individuale del Dante uomo, visti i riferimenti professionali alla poesia che lo investono in quanto autore. E
quindi Dante in persona che s staassimilando aMarsia, I’ audace cantore che 0so sfidareil dio e ne venne
esemplarmente punito, e la punizione per Dante consiste nell’ esser costretto a fuoriuscir da se stesso,

nell’ andar fuori datutto cio che di terreno I’ aveva fino a quel momento protetto, a cominciare dal suo enorme
talento, ma che ora, davanti all’improbaimpresadi «ridire» I’indicibile, si dimostrainadeguato. E Dante che
accetta di fars scorticare vivo da Apollo, e viene spontaneo pensare all’ ennesima metafora poetica, un
tantino dura, certo, ma non siamo nel medioevo, epocadi tinte forti e di forti passioni, e chi piu fortee
passionale del nostro sommo Poeta?

Per andare avanti dobbiamo liberarci di queste banalita. Siamo all’inizio di una cantica dedicataa «beato
regno», che eil regno di Dio dei Vangeli, il beato regno da cui viene Beatrice, il regno apportatore di
beatitudine di Gesu Cristo. Non puo dunque trattarsi di una semplice metafora poetico-letteraria, ma di una
metafora racchiudente in sé le significazioni storico-religiose che staanoi comprendere e dipanare.
Stranamente dominante appare I'immagine del «tuo diletto legno», che si riferisce all’ abero sacro ad Apollo,
I”alloro, non senzarisonanze con |’ albero a cui viene appeso Marsia, e se questo alloro apollineo si limitasse
ad avere il significato piu ovvio, suonerebbe di una poverta desolante, di una prevedibilita sconcertante
al’inizio di unacantica dove si dichiara ripetutamente che non c’ e parola umana che possa bastare. In realta,
e dal simbolo stesso della gloria poetica che Dante vuol essere dolorosamente liberato. Egli non € venuto a
fareil “poetalaureato”, precisamente perché la gloria poetical’ ha desiderata come nessun altro, a fronte di
un destino di amarezze, di incomprensioni, di esilio.

Dante e pronto afarsi scorticare vivo in tutte le sue (legittime) pretese, in tutto il suo (non illegittimo)
orgoglio. Machi & quel celeste campione capace di costringerlo atanto? Uno solo: Gesu, il cui diletto legno —
anticipato dall’ albero a cui fu appeso Marsia— atro non € che la Croce; Gesu che Dante fa chiamare piu
avanti asan Tommaso il «nostro Diletto» (X111, 111), e che piu oltre viene descritto come vol ontariamente
lasciatosi inchiodare a «legno» (X1X, 105). E la Croce |’ albero che rendera |’ autore degno di scrivere la
terza cantica e solo la Croce |o rendera degno dell’ argomento trattato e di colui che ne costituisce I’ unico
centro. Questi e non altri sono gli allori acui aspirail cristiano Dante, gli allori che fioriscono sulla Croce, e
che sono spuntati sulla sua personale croce, messa a frutto e trascesa nella gloria non semplicemente poetica
bensi sovra-trascendente dellaterza cantica. L’ unico Parnaso di Dante € il Calvario. Inutile leggerlo se non
abbiamo un nostro personale calvario dainvocare per esprimere la sovra-trascendenza dell’ Amore, la sovra-
poesia della trascendenza incarnata d’ Amore.

E aquesto punto che si innescail simbolismo igneo e luminoso che dominera tutta la cantica. Basta una
scintilla ad accenderlo: «Poca favilla gran fiamma seconda» (34), ed e I’intero universo ad accendersi non



appenalaCroce vi s inserisce come incrocio di unione, come sottrazione di Dio che rende |’ esistenza del
Creato possibile:

Surge ai mortali da diverse foci
lalucerna del mondo; madaquella
che quattro cerchi giugne con tre croci
con miglior corso e con migliore stella
esce congiunta, e lamondana cera

piu a suo modo tempera e suggella. (37-42)

Il riferimento astronomico al’ equinozio di primavera é scientifico e, appunto per questo, intriso di
simbolismo teologico: i quattro cerchi dello zodiaco, dell’ equatore, del coluro equinoziale e dell’ orizzonte,
congiunti insieme nell’ equinozio di primaverain cui s collocava tradizionalmente il concepimento di Cristo,
producono tre croci che sono lariproduzione astrale delle tre croci del Golgota, e tale incrocio naturale e
miracol 0so produce una meravigliosa astrologia cruciformein cui sono il dolore e la sconfitta a metterein
moto la macchina dell’ universo e aimprimerle «miglior corso» e «migliore stella», trasmettendo fina mente
alla «mondana cera» la propriaforma, il proprio suggello, che propriamente parlando non € una forma, non e
un sigillo, quanto la possibilita e volonta di ricevere in sé ogni forma e ogni sigillo. Ad essere come duttile
ceraelamisericordiadi Dio che s adatta ad ogni situazione, ad ogni evenienza delle sue creature per
ricongiungerle a sé. Attraverso la croce, attraverso le croci, il congiungimento di Dio con la creazione é rede
e completo, manon hanulladi esteriore e di celebrativo, poiché e visibile solo a chi vi partecipa, achi lo
prova.

Questa e «lagloriadi Colui che tutto move», una gloria che «penetra e risplende» perché prima entra con
dolore nelle nostre vite e poi e riscattain una luce sovra-trascendente, la sola che ci faccia ascendere lungo le
sfere trasparenti e luminose del Paradiso di Dante.

L eggi anche:

Marco Martinéglli, Verso Paradiso

Gianni Vacchelli, Dante: dal ghiaccio infernale a «caldo amore»

Marco Martinelli, Campi e canti: coltivare laterra e la poesia

Marco Martinglli, Una notte di Paradiso

Federico Tiezzi. Fabrizio Sinisi, Dante a Teatro: un dialogo

Marco Martinelli, E dopo il Paradiso cosa c'e?

Marco Martinglli, I furto delle ossa di Dante

IrinaWolf, Sulle orme di Dante da Ravenna a Timisoara



https://www.doppiozero.com/materiali/verso-paradiso
https://www.doppiozero.com/materiali/dante-dal-ghiaccio-infernale-al-caldo-amore
https://www.doppiozero.com/materiali/campi-e-canti-coltivare-la-terra-e-la-poesia
https://www.doppiozero.com/materiali/una-notte-di-paradiso
https://www.doppiozero.com/materiali/dante-teatro-un-dialogo
https://www.doppiozero.com/materiali/e-dopo-il-paradiso-cosa-ce
https://www.doppiozero.com/materiali/il-furto-delle-ossa-di-dante
https://www.doppiozero.com/materiali/sulle-orme-di-dante-da-ravenna-timisoara

Marco Martinelli, Dovete morire!

Marco Martinelli | Cordula, dantistafemminista

Se continuiamo atenere vivo questo spazio e grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Tornapresto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

B e ;._._......“__

1-"'&-"‘ o -

e #

Vo 53'%5,.{‘,; Eﬁ 7 'ﬂ:’:‘? s
i ‘_-



https://www.doppiozero.com/materiali/dovete-morire
https://www.doppiozero.com/materiali/cordula-dantista-femminista
https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero

