
 

Byung-Chul Han, La scomparsa dei riti 
Gianfranco Marrone
25 Giugno 2021

Viviamo immersi nei riti, nelle cerimonie, nelle celebrazioni d’ogni tipo, laiche o religiose che siano. Non
solo i grandi riti, istituzionalmente dati e riconosciuti, come matrimoni, cambi della guardia, partite di calcio,
concerti rock o funerali di stato. Ma soprattutto i piccoli rituali della vita quotidiana: immergere il biscotto
nel primo caffè della giornata, farsi la barba, ascoltare “Il ruggito del coniglio” nella via per l’ufficio,
sfogliare il giornale del mattino, accompagnare i figli a scuola, andare al supermercato ogni sabato
pomeriggio, prepararsi un drink prima di cena… Fino alle mille ossessioni personali, di cui non mette conto –
sperabilmente – discettare. Il rito ci dà sicurezza, ci culla nella bambagia dell’abitudine, ci evita figuracce, ci
illude d’abitare, se non nel migliore, in un decente mondo possibile. I bambini non possono farne a meno. Gli
anziani ancora di più. Gli adolescenti, rifiutandoli in blocco, sguazzano insipienti nel rito del non-rito. Come
quando, nel 68 o giù di lì, erano tutti a contestarli in nome della spontaneità, della naturalezza e
dell’informalità, se ne sono prodotti a decine, dal farsi allungare i capelli al passarsi la canna (pardon, lo
spino), dal leggere Kerouac in spiaggia all’atteggiarsi sessualmente disinvolti. In un modo come un altro,
insomma, non se ne esce. Del resto, come insegnano gli antropologi, ogni rito è la riaffermazione simbolica
di un qualche mito, la messa in risalto di una credenza – collettiva oppure individuale –, la rievocazione della
forza intrinseca dei simboli. “Fate questo in memoria di me” è tuttora il nostro motto.

 

Come mai, allora, un filosofo tutt’altro che sprovveduto come Byung-Chul Han – autore di testi
considerevoli come La società della stanchezza (2012), Nello sciame (2015) o Filosofia del buddhismo zen
(2018) – titola il suo nuovo libro proprio La scomparsa dei riti (nottetempo, pp. 138, € 15)? La risposta non è
evidente. Per certi versi, l’argomentazione di Han appare, come dire, apocalittica: oggi, sostiene, domina una
comunicazione senza comunità, esattamente il contrario di ciò che era un tempo (quale?), in cui si viveva in
una comunità senza comunicazione. Il neoliberismo ci induce verso il consumo sfrenato non solo delle cose,
delle merci tanto sfavillanti quanto sempre uguali a se stesse, ma anche delle nostre emozioni nei loro
riguardi; di modo che, succubi del nostro narcisismo, finiamo per autoprodurci in continuazione, o almeno ci
proviamo senza soluzione di continuità, ricadendo ciclicamente nella più cupa depressione. È in fondo l’idea,
che Han ha già dispiegato in scritti precedenti, per la quale l’attuale società della prestazione ci induce a
diventare imprenditori di noi stessi, finendo per coltivare con ingenua euforia il culto della nostra crescente
stanchezza. Sono spossato, dunque sono, e per giunta fighissimo. 

 

Ma l’analisi di Han è assai più articolata e problematica, schivando la trita dialettica fra apocalittici e
integrati. La questione del rito, difatti, ha per lui un valore tattico: il problema non è la nostalgia per un
supposto passato felice ma perduto, ma riuscire a usare la tematica della ritualità come cartina al tornasole
per comprendere il nostro presente. Un presente che, proprio perché tale, sfugge di continuo alla nostra
coscienza. Han osserva in tal modo che lo sprezzo verso i rituali, corresponsabile proprio l’immaginario naif
della cosiddetta contestazione giovanile di fine anni 60, è stato vissuto dai più come indice di emancipazione.

 

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/byung-chul-han-la-scomparsa-dei-riti
https://test.doppiozero.com/gianfranco-marrone


 



I riti, s’è ritenuto (e si continua a ritenere in una storia che ritorna come farsa), sono gabbie che ci
costringono entro parametri sociali posti e imposti da un Potere che, nascondendosi, ci sovrasta sempre e
comunque. Convinzione tanto semplicistica quanto deflagrante. “Uno dei problemi più gravi dei nostri giorni
– ha scritto Mary Douglas citata più volte da Han nel corso del libro – è la sfiducia nei simboli, l’ampio ed
esplicito rifiuto dei rituali in quanto tali. ‘Rituale’ è diventato una brutta parola, equivalente a conformismo
vuoto: assistiamo a una rivolta contro il formalismo, anzi contro la forma”. Il rito invece, sottolinea Han a più
riprese, è una forma di ripetizione del già noto che ha un valore positivo, dato che, come s’è detto, permette
un rapporto solidale con il mondo e con gli altri, un riconoscimento che è anche riconoscenza, un ritrovare
che è un riscoprire.

 

La ripetizione, dice Han con Kierkergaard, “è un vestito indistruttibile che calza giusto e dolcemente, senza
stringere né ballare addosso”; la novità, l’originalità, la stranezza – veri miti d’oggi – costituiscono, alla fin
fine, una “coercizione permanente”. Così, scrive Han, “il vecchio, ciò che è stato che permette una
ripetizione appagante, viene rimosso in quanto si contrappone alla logica proliferante della produzione. Le
ripetizioni tuttavia stabilizzano la vita, il loro tratto essenziale è l’accasamento”. Non a caso, potremmo
chiosare abbassando il livello del discorso, non è un caso che le destre oggi vanno alla ricerca
dell’innovazione mentre certa sinistra frena la corsa al nuovo a tutti i costi, invocando la decrescita. 

Come la mettiamo allora? i riti sono scomparsi o no? E adesso la risposta si fa più chiara: quel che è
scomparso, per Han, non è tanto il rito nel suo complesso (che anzi, appunto, si moltiplica) ma il suo valore
sociale, la sua consistenza simbolica, la sua efficacia. Più si moltiplicano le espressioni del rito, più si
perdono i suoi contenuti significativi. O anche, invertendo la prospettiva, più le cose, le situazioni, le
istituzioni, l’esperienza vissuta tendono a smarrire la propria importanza, ad appiattirsi, facendosi prendere
dalla frenesia della produzione e del consumo, meno i riti funzionano, meno, cioè, assolvono al loro compito
di ricompattare la (o le) comunità. 

 

Prendiamo un esempio banale, un dettaglio forse, ma esemplificativo, credo, dell’argomentazione di Han, e
che in qualche modo mi compete. Da diversi anni a questa parte si sono moltiplicati e amplificati i
festeggiamenti per le lauree, sia quelli immediatamente successivi, con finte corone d’alloro, spumante
spruzzato dovunque e foto di gruppo (stavo per scrivere ‘di rito’) nei corridoi, sia quelli organizzati con
settimane d’anticipo, come feste danzanti e bevute pantagrueliche. Alle sedute di tesi le laureande e i
laureandi arrivano con abiti da cerimonia visibilmente tirati a lucido, cravatte inamidate i maschietti, tacco
dodici le femminucce. Tutto, dall’inizio alla fine, viene filmato dalle decine di smartphone svettanti in mano
a familiari, amici e colleghi, manco si trattasse di un incontro fra Biden e Putin.

 

C’è una generale atmosfera di festa, tutti sono felici, commossi i genitori, appagati i ragazzi, rumorosi gli
astanti. Una cerimonia con tutti i crismi. Mi sono spesso chiesto la ragione di questa patente, fortissima,
spasmodica ritualizzazione delle lauree. In un momento storico, fra l’altro, in cui il famigerato pezzo di carta
perde sempre più di importanza per l’accesso al mondo del lavoro. E a poco a poco ho capito: le lauree
divengono riti all’ennesima potenza proprio perché non hanno più valore sociale; meno la laurea ha
rilevanza, più la si festeggia. Sembra un paradosso, probabilmente lo è, e va proprio nella direzione del
discorso di Han. Fino a quando la laurea era un mezzo per trovare un lavoro, non era così necessario
festeggiarla. Adesso che non è più un mezzo, è diventata un fine, un fine per se stesso. Un risultato, e non il
primo passo verso l’inserimento nella società. Dunque, dato che si tratta di un risultato, va onorata nel
migliore dei modi, con tutta l’enfasi, la determinazione, l’incauta felicità che si concede a una bella (non
utile) conclusione. 



È triste, tristissimo, ma è bene, direbbe Han, averne consapevolezza. Pensiamoci quando ci facciamo la
barba, sorseggiamo l’aperitivo o portiamo i bimbi a scuola. Che tipo di rito stiamo vivendo, che significato
ha? Se ce l’ha. 

 

Leggi anche

Marco Belpoliti, La società della trasparenza

Riccardo Panattoni, Una stanchezza che cura

Antonio Lucci, Psicopolitica di Byung-Chul Han

Antonio Lucci, Byung-Chul Han e il tempo dell’ascolto

Antonio Lucci, Buddismo e lentezza in Byun-Chul Han

Davide Sisto, Byung-Chul-Han. La società senza dolore

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://www.doppiozero.com/rubriche/3/201409/la-societa-della-trasparenza
https://www.doppiozero.com/materiali/contemporanea/una-stanchezza-che-cura
https://www.doppiozero.com/materiali/psicopolitica-di-byung-chul-han
https://www.doppiozero.com/materiali/byung-chul-han-e-il-tempo-dellascolto
https://www.doppiozero.com/materiali/buddhismo-e-lentezza-in-byung-chul-han
https://www.doppiozero.com/materiali/byung-chul-han-la-societa-senza-dolore
https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero



