DOPPIOZERO

Divenire forma

Ugo Morélli
4 Luglio 2021


https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/divenire-forma
https://test.doppiozero.com/ugo-morelli




@ MELTEMI

CATHERINE MALABOU

DIVENIRE
FORMA |

EPIGENESI E RAZIONALITA

GLI ANELLI
DISATURNO




Se s ipotizza una “facolta formatrice” (the formative faculty) che acquisisce e preparail proprio materiale da
se stessa, e che |’ apparizione del pensiero, della volonta e anche della vita, non sono che degli eventi come
gli atri nellalunga sequenza delle eta dellaformazione dellaterra, allora s pone una domanda: come mai a
un certo punto, trale forme, emerge il divenire di unaforma che si fa domande sul proprio stesso divenire
forma e sul divenire delle forme? O, dettain altri termini, cos e quellaformache si pone ladomandao le
domande, che si trascende; e il suo divenire e la sua esistenza cosa significano? Quale senso haunaformatra
le forme che pensa se stessa, che oltre ad avere un linguaggio s parla, che si interroga e interroga, che dice
“no”? Catherine Malabou ci portain unafrontiera del pensare filosofico, oggi, e lo fa non proponendosi di
mettere Kant e il kantismo in soffitta, né accogliendo acriticamente e tendenze che consegnerebbero alla
scienza e ale neuroscienze in particolare, le risposte sulla contingenza della vita, sulle origini del pensiero e
della conoscenza, e sul trascendentale. Si propone di “negoziare con Kant” e con i risultati dellaricerca
scientifica sul significato di essere umani, elo faelaborando in particolare il rapporto tra epigenes e
razionalita.

Come scrive Salvatore Tedesco, a cui dobbiamo la conoscenza del lavori di Maabou in Italia, nella acuta
post-fazione a libro, I’ autrice si propone di “esporre radicalmente il trascendentale alla fattualita della vita

Nel farlo non puo non misurarsi con il criterio della sintesi attiva, della presunta unita egologica
trascendentale del mito kantiano dell’ 1o penso, che consiste di se stesso, della propria sostanza, capace di
unificare tutte le rappresentazioni. La sfida che pone Malabou e per molti aspetti vertiginosa. Si propone di
attraversare da dentro lo scardinamento del primato riflessivo del cogito e del suo fatale narcisismo che
abbiamo ritenuto senzaritorno. Si propone, inoltre, di affrontare la convinzione diffusa che |’ ego non possa
coincidere con lavita della coscienza, né tanto meno possa costituire il suo fondamento sintetico e unificante.
Malabou ingaggia un confronto, insomma, con la convinzione diffusa che I’ ego non possa che generars
come un’ alienazione della coscienza stessa.

Eppure, come tende a sostenere I’ autrice, nonostante tutto, sembra comunque esprimersi costantemente
un’ eccedenza da quel che ci precede, ancora una possibilita di trascendersi, nonostante il vincolo originario
dacui dipendiamo.

Viene in mente Wislawa Szymborska: “Morire quanto necessario, senza eccedere. / Rinascere quanto occorre
dacioches ésalvato”.

Di fronte a quella che si propone come una scissione fondamental e della soggettivita, da cui I’ ego
emergerebbe, in quanto, nel tempo della sua primordial e soggettivazione, non puo che cogliersi come un atto
distinto da se stesso, la trascendenza sembra assumere una qualche dimensione irriducibile: “penso dove non
sono, dunque sono dove non penso”, affermera Lacan in L’istanza della lettera nell’ inconscio o la ragione
dopo Freud [in Scritti, Einaudi, Torino 1976; pp. 512-513].

Cercare di combinare trascendentale e fattualita della vita, nel tempo in cui qual cosa la scienza mostra, con
evidenze sperimentali, di cosa possa essere |la coscienza, potrebbe voler dire per lafilosofia cercare di
rispondere alla domanda relativa a tutti quel neuroni che ci avanzano rispetto ad altri animali che pure
mostrano capacita finora insospettate. Recentemente Giorgio Vallortigara, dopo aver presentato esperimenti
che mostrano la capacita delle api di distinguere un Monet da un Picasso, per riconoscere poi opere degli
stessi artisti mai viste prima, pone ladomanda: “ Gli esseri umani certamente non sfigurano nel confronto con
le api 0 con altre creature munite di sistemi nervosi in miniatura. Anche noi sappiamo riconoscerei volti,
classificare un dipinto come un Picasso 0 un Monet e riconoscere I’ eguale dal diverso. Pero il cervello umano



possiede ottantasei miliardi di neuroni: il vero mistero non & come possariconoscerei voltio i quadri di
Monet, bensi cosa se ne facciadi tutti quei neuroni che gli avanzano” [Pensieri della mosca con la testa
storta, Adelphi, Milano 2021, cfr. I’ articolo di Riccardo Manzotti su doppiozero].

Per tentare I’ impresa Malabou non s risparmiain convocazioni ein rese del conti. || suo affondo investe la
distinzione tralarealta umanae le atre forme di esistenza e prende frontalmente I’ 10 penso” kantiano come
fondamento unitario. Se ci slamo dimenati tral’ipotesi dell’ umano annientamento simbolico dell’ essere
natural e animale, secondo |a tradizione hegeliana-kojéviana che hainformato di sé I’ esistenzialismo, e quello
sartriano in particolare, daun lato, e’ ipotesi dell’ azzeramento all’immanenza ontologica di quel che ci
precede, respingendoci tout-court allamateriadi cui siamo fatti, rimane pure I’ evidenza che esistiamo come
umani senzamai poter coincidere con noi stessi. Basterebbe richiamare |a costante articolazione dinamicatra
mancanza e desiderio, secondo i percorsi lacaniani, per trovarsi di fronte a quel che eccede ogni formagia
costituita dell’ essere, sistema del linguaggio compreso. O, per dirlacon | autrice di questo impegnativo e
profondo libro, di fronte a quel che sostiene, sottende e riguardai modi del nostro divenire forma.

Allaricercadi una ulteriore possibilitadi comprenderci e aprendo varchi e attraversamenti, Malabou

produce, come in altre sue opere, un’integrazione tra scienza e filosofia di rara profondita. Da Aristotele alle
neuroscienze, passando per Kant, ci troviamo di fronte a una articolata e sfidante specul azione filosofica sulla
nostra modalita di conoscere, sulla nostra razionalita e sulle distinzioni evolutive che ci caratterizzano, in
particolare sui process epigenetici.

Dal greco, il prefisso epi significa“al di sopradi” e genesis significa“genesi” o “costituzione”. L’ epigenesi
indica, percio, unamodalita dello sviluppo embrionale con la comparsa successiva di parti, derivanti
dall’ accoppiamento tra organismo ed esperienza, che si formano e nascono le une dalle altre.

A impiegare il termine per la primavolta, stando a quello che ne sappiamo, € stato Aristotele, in
Riproduzione degli animali.

Per farei conti con lafatticita e la contingenza radicale, con I’ antecedenza del pensiero, che sono cavalli di
battaglia del realismo speculativo, e mettono in discussione cio che in Kant garantivala validita della
conoscenza e la stabilita della natura, Malabou sceglie di dialogare in modo serrato con I’ antecedenza, col
preliminare di ogni “apriori”, senza pero rinunciare aintegrarlo con latrascendenzarivisitata allaluce

dell’ epigenesi. La suaipotesi, insomma, non nega tutto quanto ci deriva da quel che ci precede e dalla sua
immanenza, anzi ne accoglie lafecondita, per cosi dire, dal di dentro. La chiave € lacombinazione tra

I’ epigenesi elarazionalitd. Se |’ epigenesi € un carattere costitutivo del vivente, cio che € s mostra capace di
andare oltre se stesso mentre esiste e apprendendo dalla sua propria esistenza ed esperienza. Letteralmente si
trascende.

Il richiamo a Georges Canguilhem che, cercando le vie per passare dallo sviluppo all’ evoluzione, ha
sostenuto che I’ epigenesi € una “formazione senza preformismo”, sostiene Malabou nel proporre la
fondamentale ambiguita tra gli antecedenti evolutivi che ci fondano e l’irriducibilita del trascendentale ad
ogni preformazionismo. “ Se e vero che un organismo si forma trasformandosi e non dispiegandosi, €
necessario ammettere che anche il trascendentale & stesso quindi dotato di una certa trasformabilitd’,
scrivel’autrice. E esplicitail proprio programma sostenendo di voler “abbordare” i treindirizzi esegetici, il
tempo, laragione cerebrale e la contingenza, individuando nell’ instabilita e nell’ ambiguita un sintomo
fondamentale del trascendentale, per giungere ad affrontarne le caratteristiche e la natura. In tutto questo


https://www.doppiozero.com/materiali/pensieri-della-mosca-con-la-testa-storta

percorso € necessario non trascurare le questioni di definizione dell’ epigenesi contemporanea che afferma
esattamente il ruolo ancora poco compreso delle influenze esterne nello sviluppo del vivente, anche se
sappiamo che I’ esperienza sollecita |o sviluppo epigenetico e svolge quindi una parte attivain esso. Si
affacciaalloral’ evidenza che la conoscenza sia interamente prodotta, procedendo da una sintesi generativa e
dinamica. Essa non sarebbe per nullala copiadi un ordine preesistente e appare piuttosto come la produzione
di sé edellaformadegli oggetti stessi. Il codice della conoscenza perde, quindi, il suo carattere di regola
generale per diventare sistemadi corrispondenze non piu necessarie ma possibili, valido allaluce di
emergenze in continua evoluzione.

Rispetto alladomanda di base se siano gli oggetti che ci precedono a produrre la nostra mente conoscente, 0
sialamente che produce gli oggetti della conoscenza, viene avanti I’ipotesi della necessita di passare
dall’armonia prestabilita al’ armonizzazione progressiva.

Un affondo di particolare importanza dellariflessione criticadi Malabou riguarda quello che lel definisce il
peso enorme, anche se assolutamente non decisivo, chei fisici da Galileo in avanti hanno dato alle cosiddette
facoltainteriori e al cosiddetto impulso iniziale come fattori essenziali che avrebbero portato le loro menti
verso le verita che hanno scoperto. La sintesi tra categorie e oggetti dell'esperienza, secondo Malabou, piu
che procedere da un'improbabile spontaneita, appare invece come il prodotto di unalunga evoluzione che la
teoria darwiniana consente di spiegare. Evoluzione che rende possibile I'adattamento graduale della nostra
mente agli oggetti. Le cosiddette forme “pure” della conoscenza e del pensiero sono in realta adattatori
biologici: e vero soltanto cio che la mente puo assimilare in un dato momento. Emerge qui, nell'analisi, un
orientamento che richiama la costruzione delle basi materiali della significazione, secondo |'approccio di
Giorgio Prodi. Larecente ripubblicazione del lavoro di Prodi, Le basi materiali della significazione
[Introduzione e curadi F. Cimatti e K. Kull, Mimesis, Milano-Udine 2021], consente di avere adisposizione
uno dei testi piu importanti per comprendere le vie attraverso le quali noi esseri umani conosciamo e
significhiamo il mondo. Per Prodi la possibilita di produrre una semantica intensionale presuppone una
originaria semantica estensionale, ossia una semanticain cui il piano del significato non é separabile da
quello del referente: prima le cose poi i significati, primale interazioni naturali poi quelle semiotiche.



LE BASI MATERIALI

DELLA SIGNIFICAZIONE
INTRODUZIONE DI FELICE CIMATTI
E KALEVI KULL

a e

33 MIMESIS / SEMIOTICA E FILOSOFIA DEL LINGUAGEIO

Pensatore anti-dualista, Prodi non accettd mai la separazione dell'umano dal resto del mondo vivente, né
I'esistenza di qualcosa che si spiega da sola, e formulo un nuovo modo di configurare i problemi della




conoscenza. Non giustificoO mai nessuna operazione che equivalesse aun tirarsi fuori dal mondo,
un‘operazione che riteneva impossibile tanto sul piano biologico che su quello empirico. La possibilita che
abbiamo, secondo Prodi, € la nostrainserzione nella realta come parte di essa per cercare di comprenderla:
['animale umano non é altro che una porzione di mondo che osserva lo stesso mondo di cui fa parte. Secondo
un approccio filosofico basato sul principio di immanenzasi vaoltreil dualismo e il monismo materialista.
La natura & considerata come |'insieme delle cose materiali viventi. L'aggettivo vivente in base a questo
orientamento si riferisce a qualcosa di assolutamente reale collegato ma non riducibile alla materia di cui
guella cosa é fatta. Per Prodi qualcosa € vivo se partecipa arelazioni significative con altre cose.

Una risonanza di non poco conto che sembradi poter rilevare con il percorso di ricercadi Malabou riguarda

il fatto che secondo la prospettiva di Prodi c'e un'attualita dell'originario: quel che ci precede non precede ma
edentro i vari modi di conoscere che di fatto si sviluppano. Questo significa, appunto, che l'origine non si
arresta nel suo tempo, al contrario, che é attiva sempre di nuovo nel presente. L'animale umano puo
descrivere il mondo perché e in fondo nient'altro che un pezzo di mondo che parladi un atro pezzo di

mondo. In tal senso I’'ipotesi € che Homo sapiens sia una cosa che parla di atre cose: infine € mondo che
0Sserva se stesso.

Eppure, unatradizione di non poco conto ha sostenuto posizioni diverse. Basti considerare che Frege, ad
esempio, ripreso da Malabou, ha sostenuto che non bisogna confondere il “ritener vero” dal “vero”. Sostenere
cheil vero evolve, secondo questa posizione, equivarrebbe a fare una grande confusione. Ogni ricorso aun
soggetto conoscente nellaricerca dell’ origine della verita, secondo questa posizione, condurrebbe a uno
psicologismo e aun relativismo. In proposito I autrice, nel portare avanti in modo serrato il confronto, pone
una domanda: “ Senza strutture trascendentali, la ragione non €, semplicemente, un cervello? La genesi
dell’ epigenesi non si confonde a questo punto con lo sviluppo cerebrale stesso?’.

Come appare evidente, il problema é di una notevole complessita e induce ad oscillazioni che vanno
dall’ assunzione di un principio di verita che prescinderebbe dal soggetto conoscente, fino ariportare la
conoscenza a coincidere con il sistema nervoso che concorre a produrla.

Nonostante il concetto di programma abbia dominato |a genetica della seconda meta del secolo ventesimo, la
criticane hamesso in questione I'importanza, il ruolo e lafunzione, e ha proposto I'abbandono dell'idea di
programma genetico cosi come quella del trascendentale. Risulta sempre meno possibile sostenere che “tutto
e genetico”. Basti pensare che il genoma umano & composto da 30.000-35.000 geni, a malapena 13.000 in piu
della drosofila e, come sostiene Henri Atlan, I'idea che tutto sia genetico sta cominciando seriamente a
vacillare. La mappatura del genoma ha messo in evidenza che non tutto e scritto nelle sequenze di DNA,
anche alivello molecolare e cellulare. 1| modello che vige € piu complesso e si basa sulle nozioni di
interazione, sugli effetti reciproci tralagenetica, il cui ruolo centrale non deve essere negato, e I’ epigenetica,
di cui si scopre progressivamente I'importanza. Ad emergere & lamalleabilita trale condizioni dell'organismo
e l'ambiente. Molti genetisti oramai credono che il comportamento dei geni possa essere modificato dalle
esperienze della vita, tra determinismo genetico e modellamento epigenetico.

L’ epigenetica studiai meccanismi che modificano lafunzione dei geni attivandoli e disattivandoli. Nella
misurain cui queste modificazioni non alterano mai la sequenza del DNA stesso, s dice alorache
I'epigeneticalavora sulla superficie (epi), appunto, della molecola. A prodursi in sostanza sembra essere una
stabilizzazione selettiva delle sinapsi attraverso I'attivita neuronale combinando evoluzione e sviluppo. In
generale |’ esperienza s rivela un fattore essenziale nella sel ezione sinaptica che modula e modificalereti ei
circuiti. L’ esperienzafenomenica e il risultato dell’ interazione tra concetti e oggetti. 1l lavoro dell'epigenetica



e spesso descritto metaforicamente dagli scienziati come un’improvvisazione, una elaborazione pratica
artistica, una spontaneita creativa. L'immagine che si impone con frequenza per caratterizzare appunto |'opera
dell'epigenetica, infatti, € quella dell'interpretazione. A intervenire € laformazione di una singolarita che
trascende il determinismo stretto e colloca I'epigenesi e lo sviluppo di ogni vivente trabiologia e storia.
L'immagine dell'interpretazione testuale e musicale puo aiutare acomprendereil ruolo eil valore dello stile,
del modellamento individuale, delle possibilitainimmaginabili insite nellalettura o nel gioco. E evidente che
il ricorso asimili analogie sembra appunto indicare il valore della dimensione ermeneutica nel cuore del
biologico. Si giunge cosi ad una considerazione di particolare importanzain cui Malabou indicalarilevanza
di ripensare laforza del trascendentale e riaffermarlo non come invarianza e predisposizione logica, ma come
ampiezza ermeneutica e potenza del senso, aperte al cuore del biologico. La comprensione del trascendentale,
aquesto punto, come dimensione storico-critica della razionalita, accompagna come sua ombra necessaria

I’ oggettivita.

A guesto punto si pone quella che forse € la questione fondamentale: come si puo determinare I’ eccedenza
che contraddistingue I’ individuo che pensa se stesso?

In primo luogo, per farei conti con questa domanda, € importante mettere in discussione critical’ assillo della
sorgente, o la natura della cosiddetta radice di noi stessi e delle nostre distinzioni. Forse uno dei principali
ostacoli acomprendere noi stessi.

Lanostrafatticitasi confonde con il divenire: “questo divenire eil punto di coincidenzatral’ epigenes del
soggetto della conoscenza, |'autonomia del soggetto pratico e la creativitadellavita’ [p. 160]. Rimane da
comprendere come la nostra vita ecceda la storia dei concetti biologici e in proposito I’ epigenes diventa un
concetto che si situa esattamente al croceviatra conoscenza, liberta e vita. Il fatto che lavitasial’ osservanza
di un modello specifico non impedisce che essa sia anche un’invenzione di forme, una scrittura non
predestinata che si configura, in fondo, come un’ interpretazione. C’ e storia perché il senso non e dato, masi
costruisce e i genera, diviene, a partire da un vuoto.

Convocando Michel Foucault, ein particolare Che cos e |’ illuminismo [in Archivio Foucault. Interventi,
colloqui, interviste, Archivio I11. 1978-1985, Feltrinelli, Milano 1988; pp. 253-261], Malabou, avviala
verifica della trascendenza come costituzione del soggetto: “1l1 motivo dell’ epigenesi si legge qui in un
duplice senso: sia biologico che temporale, il passaggio dalla minorita alla maggiorita, o sviluppo
differenziato, preludio di una nuovanascita’ [pp. 169-170].

Questa prospettiva oltre a dare alla storia la dimensione di un processo di crescita, trascende il semplice
paradigma evenemenziale. Come scrive Foucault, I'uomo € egli stesso responsabile del suo stato di minorita.
L'accesso alla veritarichiede una trasformazione del soggetto e il rapporto fra soggetto e oggetto € lo spazio
del dispiegamento possibile. Quello spazio si situa al croceviadi cio che non € né assol utamente oggettivo né
radicalmente soggettivo e, in quanto luogo dell'autointerpretazione del senso, distrugge lavisione
dell'incontro neutro, atemporale e astorico del soggetto e dell'oggetto. Tale incontro € ogni volta possibile
secondo certe condizioni materiai che impegnano la verita nella sua avventura nel presente. Il presente si
configura, quindi, comeil punto di congiunzione trala permanenza strutturale e la puntualita storica della
possibilita di trascendersi attraverso la malleabilita epigenetica. Ancora unavolta € la mancanza di
fondazione, il vuoto, ad essere concepito come unarisorsa e non un difetto. Percio, come sostiene Foucaullt,
la genealogia non fonda, a contrario: inquieta quel che si percepivaimmobile, frammenta quello che si
pensava unito; mostral’ eterogeneitadi quel che si immaginava conforme a se stesso. Nel praticarla noi ci
portiamo ai limiti di noi stessi, cogliendo nella contingenza che ci hafatto essere quello che siamo, la
possibilita di non essere piu, di non fare pit e di non pensare piu quello che siamo. Emerge in tal modo un
orizzonte dei possibili e diveniamo forma, forma che anticipa, secondo Foucault, a partire da una dimensione



originaria di irriducibilita. In tal modo, pero, sel’irriducibile e tale, per definizione non pud cambiare. E
siamo di nuovo di fronte ad un’incompatibilita con I’ epigenes.

Il confronto portato avanti da Malibou continua, stringente e articolato, per giungere adomandarsi, allora, se
non sialabiologial’ unicain grado di offrire alla ragione un concetto plausibile di contingenza delle leggi
dellanatura. L'attivita cerebrale & una concezione naturale immateriae della natura della materia, la
continenza della sua epigenesi coinvolge concretamente anche la contingenza del mondo. 1l cervello non € un
soggetto piu di quanto il mondo sia un oggetto. Lo sviluppo epigenetico del cervello interessa latotalita del
reale. Come emerge dal dialogo riportato tra Changeux e Ricoeur I'epigenesi implica diverse stratificazioni
evolutive che sono incastrate le une nelle altre. Emerge quindi un altro significato del tempo. Il tempo cessa
di essere un puro dato somatico per divenire progressivamente, attraverso larammemorazione, il tempo del
pensiero. La coscienza, scrivera Edelman, € un presente ricordato. A farci difetto € unafilosofia epigenetica
capace di combinare le conoscenze neuroscientifiche con le domande essenziali che scaturiscono in rapporto
aquelle conoscenze. Un approdo possibile e necessario di ulteriori approfondimenti, di quelle domande, si
situatral’imprescindibile matrice biologica di ogni nostra espressione e la modificabilita epigenetica da cui
scaturiscono realta che non possono esistere “in nessun’ altra parte che nel pensiero” [Kant, CRP, A141, p.
141]. 1l legame tralo sviluppo epigenetico soggiacente e la storia individuale del soggetto umano diventa piu
evidente, “a punto forse da non comprendere piu cosa realmente li ha separati per cosi tanto tempo”
[Malabou, p. 290].

Se continuiamo atenere vivo questo spazio e grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Tornapresto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




e
7 D

-

Estetlca o [=) | § e5|sten &,
etica, politica f

Archivio Foucault 3.
Interventi, colloqui, |hterv|5te 19781

l':-:? I1. F- 1. y
b 1 U .

”
E




