
 

Paolo Fabbri, Biglietti d’invito 
Francesco Mangiapane
9 Luglio 2021

Il due giugno del 2020, poco più di un anno fa, veniva a mancare Paolo Fabbri, eccezionale testimone
dell’avventura intellettuale semiotica novecentesca. A un anno da quel triste giorno si moltiplicano proposte
e progetti che provano a unire i puntini dei tanti percorsi imboccati nel corso della sua vita di studioso,
ricercatore, intellettuale. A far da fil rouge fra queste iniziative è una chiamata alla riflessione intorno al
problema di come continuare, ovvero di come mettere a frutto la sua eredità materiale (le migliaia di libri che
stanno diventando una biblioteca a Palermo) e spirituale. È in questo quadro che si inserisce Biglietti d’invito.
Per una semiotica marcata, a cura di Gianfranco Marrone, appena pubblicato nella collana Campo Aperto di
Bompiani. Libro che ha un titolo tutto un programma, i cui esiti riverberano in me attraverso il filtro potente
delle memorie personali (sono uno fra i tanti studenti folgorati dai suoi “biglietti d’invito”) frammisto al
senso umano di mancanza che si prova quando si perde una persona cara. Ogni riflessione generale, allora,
non potrà che presentarsi a me attraverso questo filtro e questa enigmaticità. 

 

La prima cosa che mi viene in mente per entrare in tema è una chiacchera in un momento di pausa fra
un’attività e l’altra. A margine di uno dei tanti seminari che teneva a Palermo, mi confessò come una delle
peculiarità della sua condotta di professore che più confondeva i suoi colleghi fosse il fatto che egli, con gli
esponenti del pensiero filosofico di cui si tratta all’università, mantenesse una sorta di conversazione aperta,
chiamandoli in causa non tanto come autorità da cui far discendere una qualche verità (ipse dixit) quanto
come compagni di merende, in un atteggiamento vivacemente pugnace quanto scanzonato. Era quest’aria di
famiglia, la ruvida schiettezza della sua loquela di fronte ai grandi del pensiero a mettere a disagio i colleghi.
Essi lo guardavano, in un misto di stupore e invidia, scomodare Nietzsche o Foucault, Platone o Aristotele,
senza mai avere il coraggio di buttarsi nella mischia, mostrandosi riluttanti ad accettare il suo biglietto di
invito alla conversazione.

 

Fabbri questa diffidenza dei suoi colleghi, e il senso di estraneità che ne discendeva, lo rilevava con
rammarico. Ma poco male, se è vero che erano gli studenti a essere i reali destinatari dei suoi biglietti, i veri
invitati. E di studenti ne aveva molti, dispersi in ogni angolo del globo in cui si fosse trovato a insegnare.
Come ricorda Stefano Bartezzaghi, direttore della collana e suo allievo al DAMS di Bologna, nella bella
introduzione, per gli studenti Paolo Fabbri era innanzitutto una voce. Stridula. Marcata. Che spiccava rispetto
alle altre. E annunciava un corpo, smilzo e capelluto. Oltre che un gesto: lo scanzonato mettersi a tu per tu
che faceva impallidire i colleghi, affascinava i suoi allievi, che venivano educati a mantenere nei confronti
della cultura un medesimo atteggiamento, quello di chi senza troppi riguardi scrolla la polvere dalla storia del
pensiero per metterla, in azione, letteralmente in gioco. 

 

E allora seguire le sue lezioni significava srotolare intere bibliografie, mettendo in connessione autori lontani
nel tempo e nello spazio, diversi per formazione e campo d’azione, oltre che per modalità espressive e
medium utilizzato. A suggello di tutto ciò arrivavano interminabili liste di libri (provate a scorrere le 40

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/paolo-fabbri-biglietti-dinvito
https://test.doppiozero.com/francesco-mangiapane


pagine di referenze in questo volume) da cui ognuno avrebbe poi piluccato a piacimento, proprio grazie al
biglietto di invito che da Fabbri gli era stato recapitato. E, d’altra parte, senza rendersene conto, imparava
anche un metodo di lavoro che era quello della “semiotica marcata”, per cui il semiologo assume il ruolo di
garante e intercessore della reciproca intellegibilità dei discorsi, andando oltre la superficie per rivelarne la
posizione politica, il terreno comune oltre le differenze retoriche di superficie, oltre ogni specialismo. Di un
tale atteggiamento ognuno si porta il suo ricordo.

 

 

Per coloro i quali hanno frequentato i suoi corsi negli anni 90 rimane indimenticato, per esempio, il suo
“affondo” sulla guerra, di cui adesso rimangono carte e appunti in attesa di essere schedati nella nascente
biblioteca palermitana a lui intitolata. Ma basta scorrere le pagine di questo ricco volume per toccare con
mano come per ognuno dei saggi in esso contenuti (biglietti di invito, per l’appunto), che inanellano temi
diversissimi – da Wikipedia all’improvvisazione jazz, da Pinocchio agli zombie, da Arcimboldo a James
Bond… –, si dipani ogni volta una nuova conversazione, resa possibile soltanto dalla sua intercessione, dalla
sua instancabile attività di segugio-lettore forte, di scrittore transitivo, interessato a gettare oltre l’ostacolo
dell’intraducibilità la speculazione critica. 

 

Ma che cos’è una semiotica marcata? Qual è il metodo di una tale intercessione? A spiegarlo ci pensa
Gianfranco Marrone nella postfazione al libro. La marcatezza è un fenomeno messo in luce dalla linguistica,
disciplina che Fabbri non si stancava di considerare a fondamento della scienza della significazione contro le
derive filosofiche del suo dirimpettaio Eco. Un termine marcato è quello che esibisce una qualità specifica
per cui può essere identificato rispetto agli altri termini che non la posseggono, in modo che l’assenza di
quella proprietà sia tanto significativa quanto la sua presenza. Prendiamo il plurale inglese. Come è noto esso
è dato dall’aggiunta della s a un qualsiasi nome. È proprio il fatto che i termini plurali siano marcati con la s 
a rivelare la natura significante di quelli che la s non esibiscono. Il fatto di non possedere la s significa che
essi sono singolari, o, se si vuole, non plurali. Si capisce come il primo vagito del senso non sia



nell’opposizione fra termini aventi qualità opposte (buoni versus cattivi) quanto quello fra uno sfondo
indeterminato (non marcato) e un termine che fa una fuga in avanti staccandosi dal resto, sottolineando la
propria differenza, ostendendola di fronte al prossimo. Sebbene possa sembrare il contrario, è, infatti, il
termine non-marcato a costituire la norma, a determinare lo spazio comune; è il non-marcato il modo del
potere, l’ovvio così ovvio che non ha nemmeno bisogno di essere detto.

 

Ed è forse proprio l’insofferenza verso l’ovvio – di cui si vuole già, a partire da Roland Barthes, denunciare il
carattere opprimente per il singolo e oppressivo per la società – a ispirare la nascita della disciplina semiotica.
Di fronte alla melassa in cui tutto è uguale a tutto, si può scegliere, allora, di prendere posizione, attraverso il
gesto politico fondamentale di segnare la differenza. Differenza, per esempio, rispetto alla regressione della
semiotica palesemente non marcata a corpo indeterminato, senza una posizione epistemologica, un quadro
teorico, una metodologia, un’apertura al mondo sensibile dell’esperienza, una poltiglia pop, cultural, in cui
tutto può andare con tutto e basti affermare di fare semiotica per essere considerati semiologi (e trovare un
posto all’università). È la malattia della semiotica dei nostri anni, la sua deriva pop senza posizione, senza
epistemologia, che finché ci sono stati, insieme, i maestri Fabbri ed Eco hanno sempre combattuto. 

 

È solo con un sodale spirito di gruppo, con un noi marcato (cfr. il saggio sull’identità) che può strutturarsi un
progetto semiotico che aspiri a diventare una teoria della cultura: è così che la semiotica marcata diventa un
programma collettivo, in cui ognuno si intesta una parte del lavoro, specializzando la propria expertise ora
sugli aspetti epistemologici, ora su quelli teorici, metodologici o empirici, contribuendo a ricucire, grazie al
proprio contributo, gli anelli mancanti che legano insieme la struttura del senso, parola chiave che marca la
vocazione fenomenologica di una tale missione.

Ma questo noi – lo si è visto – arriva come una chiamata individuale. La semiotica marcata è, infatti, una
semiotica emotiva, intensa, che pervade la persona, i suoi affetti, la sua individualità. È per questo che è
delicata. La delicatezza è forse la qualità che più di ogni altra contraddistingue il pensiero semiotico di Paolo
Fabbri. Prendere la parola (ovvero rinunciare alla comoda posizione, popolarissima in accademia, di non dire
niente di pericoloso, di significativo), sembra voler intendere Fabbri, significa indicare – ostendere – la
propria fragilità: chi si crede di essere costui che osa marcare la propria differenza? Con tutto il peso
esistenziale – che già Roland Barthes avvertiva – di essere marcato e quindi visibile e quindi facile bersaglio. 

 

Ma d’altra parte, ancora più in profondità, la marcatezza è soprattutto una promessa di fedeltà che si fa con se
stessi: ti obbliga esserti fedele, a mantenerti intenso, a rifuggire dal pericolo di diluire la tua posizione fino a
renderla indistinguibile dal resto. Di fronte a questo rischio bisogna stare all’erta, scegliendo, se è il caso, di
rovesciare il tavolo. È quello che Fabbri ha sempre fatto, cambiando mille sedi universitarie nel corso della
sua carriera (professore errante ma non chierico vagante), avendo preferito svolgere il suo ruolo intellettuale
attraverso mille incarichi e mansioni (ha per esempio diretto centri di cultura molto diversi fra loro come
quello di cultura italiano a Parigi o ancora quello riminese dedicato a Fellini) pur di salvaguardare la propria
promessa. Avendo pure cambiato settore scientifico – decisione che mai viene perdonata in accademia – per
continuare a essere Paolo Fabbri, marcato. 

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero





