DOPPIOZERO

Speciale’77. Una conver sazione con Gabriele
Guercio

Stefano Chiodi
7 Maggio 2012

Stefano Chiodi: Ha ancora oggi senso interrogarsi sul ' 777?

Gabriele Guercio: Tutte le datazioni, soprattutto a distanza di tempo, si intrecciano con altri momenti. In
qualche maniera, il * 77, o gli anni settanta in genere, per me sono diventati importanti solo afine anni
novanta. All’ epocariflettevo su sei date: 1914, I'inizio del dada; 1957, il manifesto del situazionisti; il 1968;
il 1977; 1’89, con la caduta del muro di Berlino. E a queste aggiungerei oggi il 2001, con I’ attacco alle due
torri. Questa sequenza e importante perché riporta la centralita di alcuni temi o problematiche cheil 77 ha
sicuramente simbolizzato, ma che ricorrono e che ci hanno interrogato nel corso di un secolo. Quali?
Secondo me hanno molto a che fare con il trinomio arte, politica, vita, e anche con unaformadi rifiuto del
lavoro e di critica della rappresentazione. Perché cosi come negli anni settantain Italiasi cominciaa parlare a
livello diffuso di doppia societd, giala avanguardie (ma soprattutto penso a dada) non solo avevano rifiutato
un certo tipo di istituzionalizzazione del lavoro, del lavoro artistico, masi erano preoccupate di fondare una
sorta di movimento nel movimento; cioé non solo veniva contestata |’ organicita dell’ opera d’ arte, ma per
esempio nel ' 20 Tzaranelle |ettere tutte le sedi di dada, quasi asimbolizzare sial’idea multinazionale, sia
I"idea di comunita, sono gli espatriati appunto, attaccano la guerra, vogliono lo sciopero ecc. In breve mi
sembra che tutte queste date ci riportano a ' 77 maci fanno pure muovere avanti e indietro nel tempo...

La sfera del lavoro, il corpo, la comunita: sono tutti punti cheil 77 in gualche modo ha indicato come i
propri temi fondamentali. Ma la narrazione standard, almeno in Italia, rilegge quell’anno e poi il decennio
solo sub specie “ lotta armata” : il ' 77 € I’acme degli anni di piombo, della diffusione dell’illegalita, dei
comportamenti devianti ecc. E questa lettura rimuove il fatto che all’interno del movimento del ' 77 s
distinguevano istanze culturali radicali che rimangono, per noi che le guardiamo oggi, estremamente
interessanti, in quanto precoci episodi di contestazione contro la forma di vita neocapitalista che sarebbe
diventata dominante nel decenni successivi.

Si, laletturaterrorista € limitante; ma e pure vero che certe idee portanti del ' 77, pensa all’ operaismo, a
Tronti, appartengono agli anni sessanta. Come anche nel campo dell’ arte: ¢’'e un’analogiatra Operai e
capitale e opere come quelle di Michelangel o Pistoletto; in entrambi i casi viene teorizzata un’ opera, una
praticadi sottrazione... Tronti scopre e teorizza che la classe operaiain questo momento é centrale e non
perché si propone come forza antagonista verticale rispetto a capitale e allo Stato; ma perché rivendicala sua
centralita, il suo essere forza, energia. E quindi pud anche ipoteticamente, virtualmente sottrarsi; lalotta
politica non piu nello scontro diretto ma addirittura nella sottrazione, nell’ autonomia. Mi sembra che per
esempio gli Oggetti in meno di Pistoletto realizzino una situazione del genere: un artista produce qual cosa
che non si pone piu come un oggetto che deve circolare e quindi inserirsi, mache anzi apre unalineadi fuga,


https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/speciale-77-una-conversazione-con-gabriele-guercio
https://test.doppiozero.com/speciale-77-una-conversazione-con-gabriele-guercio
https://test.doppiozero.com/stefano-chiodi

un essere in meno; e questo per esempio ritorna avanti e indietro nel tempo, puoi ritrovare questo bisogno
della sottrazione... come quando Tzaradice che il dada e |a scoperta della cosa pit importante, lavita, che
bisognariportare I’ arte nella vita e sottrarla a tutto questo. Oppure i situazionisti che nel ' 57 contestano
I”avanguardia, perché dicono che in qualche modo dada ha soppresso I’ arte nel realizzarla, il socialismo I’ ha
invece realizzata senza sopprimerla; la proposta situazionista (anch’ poi destinataafallirein parte) &
quelladi oltrepassare |’ arte. In tutti questi eventi, quale & la cosa che continua, che ritorna? E questa idea di
pensare a una pratica che non delega piu, che non si rappresenta, che non ha bisogno di mediazioni né
implicitamente le tollera, ma s sottrae, e quindi attraverso questa opera di differenziazione ci S ritrovain un
sistema aperto, che non ha pit un’unita. 11 ' 77 e gli anni settanta in genere in Italia hanno portato allo
scoperto tutto questo, per ragioni banalmente sociologiche...

Michelangel o Pistoletto, Oggetti in meno, 1965-66

C: La disoccupazione giovanile era un tema centrale del Movimento....

G: S, il lavoro intellettuale, che oggi chiamiamo immateriale, era minacciato, di qui il “fregarsene”
caratteristico degli anni settanta; fregarsene dell’ impegno serio, e quindi I’ introduzione del gioco, del voler
vivere comungue... Gli slogan sono molto simboalici: il 68 ci ricorda che |I’'immaginazione vaal potere, e
quindi € coerente con tutta una teorizzazione che in quegli anni avvenivaanchein Francia. Del * 77, lafrase
emblematica & “Dopo Marx, aprile!”. Ovvero il fatto che € possibile naturalizzare la politica, cioé Marx non &
pit I’ autore di unateoria, non e piu rappresentativo di un progetto “duro”, ma passa... dopo Marx arriva
aprile, e un corso di stagioni e la politica stessa diventa qualcosa che si pud accettare come organico. C' e un
film dei fratelli Taviani indicativo di questo processo, Allonsanfan, in cui appaiono varie tipologie di soggetti
politici, la“settadel fratelli sublimi”, che potrebbero essere una sorta di proto-Brigate Rosse (siamo nel * 74);
Marcello Mastroianni che interpretail politico in crisi che riscopre lafamiglia, pero datraditore, senza
rendersi nemmeno conto della valenza degli affetti; Allonsanfan, il figlio del capo che si suicida e che nelle



parti finali del film delira sullarivoluzione, cioe raccontaa Marcello, che hatradito, che larivoluzione
comunqgue ¢’ é stata. Come quando nel " 77 si diceva“larivoluzione é finita, abbiamo vinto!” ...

ALLONSANFAN

Che poi eil famoso slogan di «A/traverso», I’ autoironica conclusione dell’ anno del Movimento...

Ma perché larivoluzione & finita? E finita perché non abbiamo pitl il problema di un conflitto produttivo con
un altro. L’ altro ci contiene. Saltano tutta una serie di dualismi, saltal’idea dello Stato e dei cittadini, I’idea
dell’ egemone e del subalterno. Questa figura di soggetto politico, Allonsanfan, anche se estremizzata, viene
pensatada Taviani come non completamente positiva; € il soggetto cherifiutail lavoro, e il soggetto che
appunto decide che dopo Marx viene aprile; ma é anche un soggetto della critica postcoloniale, perchéin un
mondo globalizzato, dagli anni novantain avanti, si € cominciato a porreil problemadi come affrontare la
compresenza di piu identita e piu culture cogliendo il fatto che non bisognava porre tutto in una dialettica di
assimilazione e di confronto, ma che poteva anche essere pensata una “ estrema aterita”, una condizione non
necessariamente traducibile. Ed ecco che questo movimento dell’ oggetto in meno, dada, della subalternita,
diventa paradossalmente centrale per capire come progettarsi in un mondo ormai definitivamente
globalizzato; perché in effetti la globalizzazione avviene molto prima, gia negli anni quaranta si stabilisce
unamoneta di scambio totale, forse lafoto della Terra vistadal satellite, che simbolizzail fatto che noi
stiamo volenti 0 nolenti in un pianeta tecnicamente ed emotivamente connesso. Anche I’ omologazione
possibile, infatti lateoriapolitica o lateoria artistica piu avvertitadi pensarsi, di modellarsi in termini cheio
chiamerei di compresenze: non ¢’ e solo un tempo, non ¢’ & solo uno spazio, matutto cio si apre auna
molteplicita che insiste, coesiste, chiamala come vuoi, pero e li. Ecco, secondo me, ancheil lavoro
intellettuale non avviene piu semplicemente confrontandosi con un principio di realtarigido, maé un lavoro
che tende a costruire spazi-tempi che non si rappresentano necessariamente e che s negano alla



spettacolarizzazione.

Vorrel esaminare piu da vicino come le tematiche dada e situazioniste si sono propagate alla cultura degli
anni settanta, reinterpretate da un punto di vista che non € piu solo quello degli intellettuali e degli artisti ma
“di massa” ... cioe come quelle idee sono diventate I’ humus su cui si € sviluppato un movimento giovanile. In
particolare, una delle critiche che alcuni muovono al movimento del * 77 dice chein realta, nel momento in
cui per esempio rivendica il diritto alla soggettivita, alla felicita, il diritto dell’ esistenza corporea e quindi al
godimento, il Movimento postula una sospensione delle leggi dell’ economia politica che & possibile solo in
una societa opulenta in cui viene rimosso temporaneamente, con un classico procedimento di schermatura,
la natura dei conflitti e delle strutture economiche reali che rendono possibile I’ opulenza. Le rivendicazioni
che leggiamo sotto il segno di una positivita e di una contestazione dei modelli dominanti, soltanto cinque
anni dopo o quattro anni dopo diventano le parole d’ ordine reaganiane, il diritto alla felicita eil diritto al
corpo diventano la fitness, la chirurgia plastica, |’ entertainment, le forme di evasione di massa...

L’ambivalenzac’ e giadall’inizio del Novecento, anche la possibilita di partire dalla trasformazione della
propria vita puo valere come arma “politica’ ma puo essere I’illusione indotta della modernita. Pensa allo
stesso concetto di antropogenesi ripreso da Virno; lasuatesi € che |’ antropogenesi ormai e di ciascuno, siamo
tutti costretti, proprio per la situazione attuale del lavoro, ainventarci e aricrearci continuamente. Allora, tu
lo puoi vedere come un processo indotto da un capitalismo ormai postfordista e immateriale che richiede
tutte le energie psicofisiche dell’ individuo come forze di investimento, matutto cio significa per me anche
cheil terreno di scontro si e trasferito nellarealta psicofisica dei soggetti o delle comunita.

L’intensita, uno dei termini passepartout nel " 77, con il richiamo al corpo, all’ eros, alle emozioni, indicava
la precoce necessita di uscire dall’incanto dell’immaterialita della merce ma anche una forma indiretta di
sua celebrazione?

Si, pensa anche, per esempio, alladroga, soprattutto in Italia. All’inizio la droga come momento di
esperienza, di intensificazione, di diversificazione; e pensa poi all’industriafarmaceutica e cosmetica: ame
ha colpito circadieci, quindici anni fa passeggiare a Vienna e vedere la vetrina di una farmacia che
pubblicizzava una serie di prodotti in quanto capaci di migliorare, attraverso alterazioni bio-chimiche, il
rendimento del corpo-mente. Curioso che fossimo nella citta di Freud, quellavetrinaeraun po’ il segnale che
allaterapiadi parole s stesse passando alla terapia basata esclusivamente sui farmaci. Nel ’ 77 e chiaro cheil
terreno di scontro € anche quello delle emozioni e dei loro gradienti di intensita delle emozioni. Lamia
sensazione e che poi dagli anni ottantain poi vi sia stata la riduzione a un solo principio, in cui acuni modelli
di comportamento, essere potenti, poter spendere, sono stati assimilati imponendo un regime unico. Gli anni
ottanta sono stati gli anni in cui non é stato piu facile pensare la sottrazione, I’ oggetto in meno; sono stati

anni in cui ti sentivi invisibile e soffrivi dellatuainvisibilita, a meno di non guadagnare una verticalita legata
ai mass media, all’immagine. Questo si € visto nell’ arte, nei comportamenti.



l:lll‘.lTINllMl["'L

i |],tnr~5&-p-adtetre w iy

th

(e ATE 'P":_R‘ CAC TONGM A sette gl ]

PRENDERE
IL POTERE

BIMSLOZ nds Guhluw i |.|I -..;up:r b L pr-.-aun TS
"""w!m "Mns-c.l AD vie TORMANE | H-Jul ITE 5 TROEAE .Aaj-:p«_-r.._-:,:
a3 TR e nguw SSPERIENEL | | Gabg i TOURKAST M ISTERE
% Lﬂ' La apced 0 QUELLA  (Ua FAnLreE DF cRaRinRecE SoET)
e ‘T”':umr.-m (= w:s'rm—ae AL U T BOoURIHY CILE D LA
[Fire ari Te wamE Lo o | Snine, mecoppuiT Lt PRgdene
P u;,.-_rn i FiL .ﬁ{?*- E' LA Sy A T POGWE _mm
:'Iﬂ’mrg': FUTHOE PEA BOTdnEedl |ramef LEU D4 La COATARGCRON
Sl I':'D'LT»_; fuinuPP & Lh R ANNCEE  EMTEE POTEN T
P el e Bt
: u-.l,-.:‘-l.ErlFHS.--'-
blag

SOLD  paANDo LA SITUR Z2I6ME

MTENDIARE ANBAZE

SOLUE | o
O PoSajRILITA -

Lok
cErTa
Ll
S e EEE L

Do E -

LE

wtils BCOpTE

i

ArERTL

L&
wiLine Al

= o1
E |RLTRE CHE

il CHIEDE
wa PPARD TROVAELE

£

Lanons . LD STATs EURGPTY OF LE
HOLTTHATIONAL)  MARCWS, NFLLE || REALITE  Fosn paiaalT (Ge1eiE
<ogp (REPRERSIONE, NUCLE RE REE i
| eATo bt Lavopsl ik LE_BRbaED [[B5mas b " slem e e ron
¢ ford balE  PER ﬂl-l[-;!f.-“-!l il AGUn FrnT  EuR0rAr -

'l.-'h'
Ll ol e Bl q

2 vnolte

ENTD. LWATE || oAt s Arogdsie S |
M“&T'r;r’&dﬁn& SREETAE || Jiope. rargieRt  FT ?ti SRy

| PrncieniE, DEI nprab DEL e gepus "o Tibhh | ;;:-;1:._-
RIFITD. DEL LasDRs, &' LA FoRiA || Liedsepioe DU E:m-lrr:.,:l SHE |
| |Huﬂu.-m BeLy .,5;,.:...1; Bl "_WJ.I Ll"l.-\_ & FOR .1 p_;_- |

dale Wecio gl

i
D 4 2

ET
CEY

upy witrd dia pee 1a dndie

La vicenda di dhi
£ propria

R4 HATURATS

N —— ol f—

Alla luce di questa condizione solitaria, ultraindividuale, che é tuttora la nostra, cosa pensi dell’ accento che

il 77 metteva sull’idea di gruppo, di comunita? Non era gia tardi allora? Non eravamo in fondo gia nell’ eta
dell’individualismo neoliberista?

No, lamia sensazione e che noi abbiamo da un lato il mito molto significativo della Comune di Parigi, e
dall’altro I'idea dellasingolarita. Non acaso alivello di riflessionei temi portanti dopo il ' 68 sono stati
proprio quelli di poter ripensareil singolo e lamoltitudine in modi diversi. Quando diciamo: fine della
rappresentazione, rifiuto del lavoro, rifiuto della delega, pensiamo alla possibilita di organizzare degli insiemi
incui il singolare eil multiplo possano coesistere seguendo altre regole. Questo esisteva del resto gia nel
dada: il dada e il movimento dei movimenti perché allafine se vai arivedere chi vi s € ritrovato con
spostamenti e dirottamenti, erano persone che poi hanno perseguito anche unalineadi lavoro abbastanza
autonoma, o unalineadi non lavoro. Ognuno dei protagonisti di quel momento, se tu leggi le loro memorie,
sono tutte piu 0 meno differenziate, mainsistono tutti sul fatto che era centrale pensare un essere umano
nuovo; avevano capito che |’ arte non serviva piu cosi come era stata praticata fino ad allora, e pero era

nell’ arte e apartire dall’ arte e dall’ esperienza artistica che era possibile progettare una condizione di vita
diversa.

Che e esattamente poi quello chei situazionisti hanno in qualche modo cercato di indicare... Ora, mi sembra
interessante notare il fatto che in qualche misura gli anni settanta italiani sono stati uno strano laboratorio
culturale. Pensa ad esempio ai comportamenti nei confronti della citta, la ricerca di un uso diverso, ispirato
alle utopie di riappropiazione, occupazone e riconfigurazione dello spazo pubblico secondo la gerarchia
non del capitale, ma degli usi e delle possibilita. Tutto questo naturalmente ha un valore sia dal punto di



vista storico, perché ci fornisce delle chiavi di lettura di tutto quanto e successo in quel periodo, sia come
indicazione piu ampia dal punto di vista del come leteorie e le elaborazioni dei movimenti artistici Si sono
trasformate in una sorta di lingua condivisa. Tu pensi che ci sia stato un travaso dal lavoro degli artisti e
degli intellettuali, un passaggio di campo, o quanto meno un allargamento del campo rispetto ai movimenti
di massa, ai movimenti degli anni settanta? Insomma, |’ effetto che la lettura o la pratica dada ha prodotto a
distanza di cinquanta o sessant’ anni € ancora leggibile in quella chiaveli o si tratta di un fenomeno
completamente nuovo che cresce su quell’ humus ma che ha qualita diverse?

Penso ci siano punti di contatto e di differenziazione. Le soirées dada erano creazioni di atmosfere, € chiaro
che lo facevano per coinvolgere, per colpireil pubblico, maanche per sentirsi piu vivi. C' e unafrase di Ball
molto sintomatica che dice: “ gioivamo comunque”. || problema é quello della creazione, della produzione di
una condizione atmosferica, che torna nella psicogeografiadel situazionisti e che poi in gualche maniera
tocca anche le punte avanzate della pratica artistica a partire dagli anni sessanta; penso all’ arte concettuale
chein effetti valorizzalavita mentale, pero creadella condizioni in cui almeno virtualmente doveva
scomparire |’ oggetto afavore di una condizione di fruizione che € molto immateriale e virtuale, quindi I’ arte
concettual e da questo punto di vista &, nel campo specialistico dell’ arte, la profezia del lavoro immateriale,
del lavoro cognitivo. Seth Siegelaub 1o capi molto bene questo... in un intervista con Charles Harrison, dice
che ormai il centro & ovungue, ecco quindi il paradigma centrato; il centro € ovunque e tu per fare arte non
hai piu bisogno di spostarti aNew Y ork, perché basta trasferire statements, idee. Viene cosi affermatala
possibilita di un’arte interamente calata nella sfera del pensiero.

Ripensare tutto? un po’ come “ vogliamo tutto” ?

Non so, tutto & una parola complicata. Mi sembra che si possa pensare in termini di insieme, o di un
molteplice che non ha pitl unitd. E questo che apparentemente gia traspare ad esempio nel lavoro di Deleuze
e Guattari, che fu assimilato in maniera barbarica negli anni settantain Italia; anche se poi sappiamo bene che
e stato criticato... Tral’ altro, parlando sempre di questo problema settanta-ottanta, a me ha colpito molto una
dichiarazione che fece Deleuze dicendo che Mille Plateaux erail piu bel libro che lui avesse scritto e che
stranamente non aveva avuto successo. Allora, é curioso, perché quel libro secondo me e tutto il settanta, il
settanta in tutta la suafoga anche irrazionale, pensa ale droghe, pensa alla gente che leggeva Castaneda (che
non a caso € unafigura centrale in Mille Plateaux), eppure al’inizio del nuovo decennio non ¢’ e spazio per
guesto, appunto gli anni ottanta sono veramente uno spartiacque terribile, cioe tutto questo non e piu
recepibile oppure arriva nella versione estetizzata, cosmetizzata. E questo vale anche per il concetto stesso di
creativita, che e centrale per tutto il Novecento e che si trasforma nella cosiddetta industria creativa. ..

Infatti si sente spesso dire che la generazione del ’ 77 fallisce sul piano politico ma in realta poi costituisce
I’ ossatura dell’ industria dello spettacolo, dell’ industria culturale contemporanea.

S, pero vale osservare che...c e chi difende leimplicazioni di alcuni eventi, gli restafedele, che non s lascia
confondere da altri eventi e da pseudoeventi, e chi invece ad un certo punto opera delle ‘ compromissioni’. E
chiaro che tutto puo servire in un modo o nell’ altro... perd ad un certo punto esistono o diventano
emblematici nellavita degli individui, alcuni eventi, delle memorie, delle esperienze vissute o riscoperte
(perché puo essere anche un’ esperienza che appartiene a mille anni fa), essendo appunto portatrici di verita,

possono poi essere modificate, pero restano. Quanto detto trova conferma anche se pensiamo a come tutta



unaserie di cose latenti o confuse negli anni settanta sono diventate importantissime con il compiersi della
globalizzazione e con la fine del comunismo; perché e a quel punto che paradossal mente teorie come quelle
di Tronti, anche rielaborate da Negri o da Virno, diventano curiosamente valide su scala planetaria. Come sai,
c’'é una certa affinitatrai temi del laboratorio politico italiano eil tipo di problemi che si sono posti gli
storiografici indiani del Subaltern Studies, penso ad esempio a Shahid Amin, Rangjit Guha o ancoraa Dipesh
Chakrabarty. Anche loro hanno sollevato il problemadell’ esistenza di una minoranza apparentemente
indecifrabile, che non s puo tradurre o riportare agallain un linguaggio piu consensuale, piu comprensibile.
Bisogna invece riconoscere che esistono appunto delle coesistenze, delle alterita che vanno rispettate nella
loro opacita. In un mondo in cui tutti Siamo in movimento e siamo esposti ad una crescente quantita di
informazioni, € chiaro che il senso dello stare assieme va ripensato tenendo presente il singolo e il multiplo
simultaneamente, e queste sono tutte intuizioni che tu puoi attaccare o connettere ad alcune delle esperienze
degli anni settanta; anche seio insisto sul fatto che poi le secolarizzazioni delle date sono utili fino ad un
certo punto, perché é piu importante percepire o costruire degli eventi o delle sequenze di senso che s
ripetono e si rinnovano. Per questo fin dall’inizio ti ho dato questa serie di date; ecco, paradossalmente dopo
I’ 11 settembre il mondo sembrerebbe diviso di nuovo, e bisogna chiedersi se questo senso di divisione, cioegil
fatto che finalmente ci siano di nuovo i cattivi e i buoni, non sia semplicemente congeniale ad un certo tipo di
progetto politico, che vuole bloccare una possibilita epocale dell’ umanita, cioe noi nel XX secolo siamo
entrati in questa grande sfera e sappiamo tutti di essere bene o male interconnessi. Quindi abbiamo un altro
tipo di problema, che non e piui il problemadello stato, il problemadel delegato cheti rappresenta, abbiamo
anche altri orizzonti di responsabilita e di liberta.

Sandro Chia, Spring, 1981-82

Prima citavi Pistoletto. Ecco, io non se ho ragione a dire quello che sto per dire, perdo mi sembra cheil
mondo dell’arteitaliana, gli artisti ei critici italiani, a questi temi che gli anni settanta ci propongono e in
qualche modo c¢i mostrano, sui quali dibattiamo e rispetto ai quali si sono anche oggi mobilitate le attenzioni



dei commentatori ecc., siano in effetti rimasti estranei. Se guardo la cronologia, che ha certo quel valore
limitato e puramente sintomatico che ricordavi prima, cio che é successo negli anni settanta italiani a livello
di esposizione a tutto questo discorso, noto un fatto abbastanza paradossale: mentre abbiamo in qualche
misura cineasti, scrittori, poeti, uomini di teatro e di altre discipline che reagiscono e interagiscono con
guello che el movimento e |’ agitazione anche che percorre I’intera societa italiana, gli anni settanta sono
un decennio di stabilizzazione di carriere e di orientamenti e che termina negli ultimi due o tre anni del
decennio un cambiamento di paradigma o meglio un brutale rovesciamento di giudizio su tutto quello che
era avwenuto nei dieci o quindici anni precedenti. Che cosa é successo?

Non so... lamiaimpressione € che il fenomeno del ritorno ala pittura vada visto come un tentativo di
sospendere ogni aspirazione alle alternative e di rispondere alle pressioni di un supposto mondo esterno
dicendo: ok, mi volete cosi eio sard cosi. E chiaro che il messaggio etico-politico delle avanguardie storiche
si rivela come un drammatico punto di impossibilita. Vale aleggerire latensione. Questo mi sembra evidente
in un artista come Sandro Chia. Si potrebbe dire che hamesso in scena nella pittura proprio il bisogno stesso
di dipinger; penso ad esempio ad un lavoro dei primi anni ottanta, in cui protagonista & questo omino sdraiato
che sputa colori su di un enorme fondo multipittorico. Perd piu importante é riflettere sul fatto che si, gli anni
settanta per alcuni artisti sono stati anni di delusione, per esempio in Americagli artisti pit impegnati si sono
scontrati col fatto che in ogni caso avevano datener presente il mercato dell’ arte, esperienze come quelle
dell’ arte povera a un certo punto, gia allafine degli anni sessanta, sono state riviste in termini di una
posizione di oggetto. Infatti il modo piu sofisticato per concettualizzare tutti questi fenomeni degli anni
sessanta e settanta € quello di parlare, come hanno fatto mostre in California, di riorientazione dell’ oggetto

d arte; di fatti non c’ e stata questa dematerializzazione, non ¢’ € stato questo progetto di trasformazione
radicale o pseudotale, bensi un tentativo riuscito di reinventare quelli che sono gli oggetti della produzione.
Pero e anche vero che alcuni artisti... Pistoletto lo citavo degli anni sessanta, perché gli Oggetti in meno, un
certo tipo di comportamenti di Pistoletto e di tuttal’ arte povera sono sicuramente in linea con tutta questa
costellazione di eventi che stiamo usando come presupposto. Negli anni settanta un artista come Emilio Prini
ha continuato comunque a difendere una sua eccentricita, lavorando ed effettivamente inventando per se uno
spazio singolare che vale come una sorta di “dopo Manzoni”. Prini ha cosi rivendicato la possibilitadi una
sottrazione che direl perpetua... interna ed esternaal proprio stesso lavoro. Negli anni settanta ¢’ € anche un
altro fenomeno, curiosamente italiano, cioe quello di un artistache nel ’ 77-78 in occasione di una sua mostra
manda un telegrammain cui confermail suo rifiuto del lavoro astratto in arte per la conseguente ricerca di
guello che viene dopo I' arte. Ti sto parlando di un artista che in quegli anni eralegato al movimento
concettuale, si chiama Francesco Matarrese. Anche se si ignorano gli sviluppi successivi della sua vicenda
artistica, e evidente che Matarrese ci halasciato un documento cruciae di quegli anni. Nel rifiuto di
Matarrese confluiscono piu tradizioni. Il non fare del primo dadaismo, I’inoperositadi Duchamp e

I” oltrepassamento teorizzato dai situazionisti si congiungono allatesi dell’ operaismo italiano cheil rifiuto del
lavoro e un’armacontro il capitale. Matarrese rivendica per gli artisti lafacoltadi praticare dae oltrel’arte un
comunismo inteso come separazione. Quindi sicuramente gli anni settanta sono stati gli anni in cui ad un
certo punto e avvenuta una “restaurazione” nel mondo dell’ arte, o € stata anche la presa di coscienza del fatto
che comunque esistono degli ambiti specialistici, per cui gli artisti si sono dovuti confrontare col fatto che

¢’ erano dei modi privilegiati, ufficiali, chiamali pure istituzionali per fare conoscereil proprio lavoro. Si pud
dire che sia stata una scelta parziale, compromettente . . . appunto nel senso del compromesso. Perd non
dimentichiamoci che proprio in quegli anni un certo marxismo scoprivail problemadel potere, di unaricerca
di legittimita perseguita attraverso laboriose e lente negoziazioni con il capitale e lo stato borghese... erano
gli anni del cosiddetto “compromesso storico” che come progetto catturo I’ attenzione di molti intellettuali.



B i

TR . o - ., G - HII

&) [EuminisTRAZIONE P T,

COPIA DI TELEGRAMMA

iz A= ST
1/ 4 3t

ETT T
Humar telefonico e T s
dollabbonaty
4145683

e —_— —
TUALFICA DEETIMAZIONE PROVEMIENZA WUMERD

PP 5

BESTIRALARIO
L LTLTRE]

TESET N

[BnEEed Sk A 11 del 1670 b Palgi, Bue PV Gp 30 580 000] silBREITE

Francesco Matarrese, Telegramma, 1978

Il sindacato eil PCI nel ' 77 erano visti dal Movimento e soprattutto dall’ area di Autonomia come forze
reazionarie, esplicitamente awersarie.

S, e ci sono due aspetti bizzarri, anzi, uno dei due piu ironico che bizzarro. Penso allo slogan famoso,
“Luciano fatti una pera’: che significa? Significa, anche alivello inconscio, I'ironiadi riconoscere cheiil
cosiddetto rappresentante della politica € un eroinomane indiretto; quindi in qualche maniera attraverso il
linguaggio specidistico e la pratica specialistica della politica si autoimmunizzain maniera artificiale proprio
perché non regge piu il confronto con larealta che e complessa, e quindi “Luciano fatti unapera’ significa
riconosci che vivi in unacondizione artificiale e coatta, che non riguarda piu i fatti dellavita. 1l fatto bizzarro
e stato leggere---al quel punto vivevo da anni non piu in Italiamanegli Stati Uniti---Eugenio Scalfari che
commenta tangentopoli su “Repubblica’. | suoi articoli di quel periodo echeggiano argomenti cardine del
discorso dell’ autonomia degli anni settanta: dalla sfiducia verso il sistema delle cosidette democrazie
rappresentative al bisogno di reinventare la politicain base aun’ eticalegata ai bisogni reali delle persone e
delle comunita.



Emilio Prini, Identico alieno, 1968

Fa molto pensare al * 77 I'immagine ricordata da Benjamin dei rivoluzionari della Comune di Parigi che
sparano agli orologi sui campanili per fermareil tempo. Il ' 77 e stato anche questo, C’ e stata questa volonta
generazionale, di sottrarsi al tempo della produzone e accedere a una dimensione sospesa, “ messianica” ?

Il terreno di lotta € proprio questo, percio ho insistito sull’interporsi di date ed eventi fuori da unalinearita
cronologica: e lalottaal riconoscimento dei tempi differenziati, ma questo é giail dada, e il situazionismo ed
e sicuramente anche il '68. Non a caso abbiamo nominato Deleuze, il quale sviluppa proprio dei discorsi che
tendono a chiarire il tempo dell’immaginazione, del tempo dilatato, e non a caso abbiamo spesso hominato
gli Oggetti in meno di Pistoletto. Tutto cio ci riportaa fatto che ¢’ e qualcosa nel fare produttivo, nel senso
positivo del termine, di estremamente rilevante per |’ essere umano e quindi questo qualcosa attiene alla
prassi, attiene alla vita, anche alla dimensione politica. Si, € la sospensione del tempo ma é anche la
possibilita che ci siano pit tempi. C' & per esempio un’opera d’ arte del 1969, ma che entradi diritto negli anni
settanta, la Pietra“in attesa di movimento” di Gino De Dominicis. Cosa €? In effetti € lapossibilita di pensare
un oggetto che esiste in pitl tempi, in pit dimensioni. E anche unafede irrazionale nel miracolo, e quindi
ritorniamo a problemadell’ irrazionale che poi non a caso mutando di piano divental’armadell’ industria
culturale.

Rispetto proprio al problema della temporalita, si puo dire esista da questo punto di vista, non solo dentro
I’ Arte povera ma nell’ arte italiana in generale, De Dominicis incluso owiamente, un filone di riflessione
sulla temporalita, da Penone che del tempo sottolinea soprattutto la circolarita, la dimensione cosmica che
s awolge su se stessa e ad autori in cui I’inquietudine e la finitezza del tempo sono molto piu evidenti, per
esempio Boetti, con il suo lavoro sulla ripetizione, sulla somma, sul trascinarsi delle date verso il futuro e



verso la morte?

Riguardo all’ arte italiana, mi sembra che il punto siaquello dei “pittempi” . . . i pit tempi mi fanno venirein
mente la pietrain attesa di movimento, la pallanell’ attimo primadel rimbalzo, per portare I’ esempio di De
Dominicis, ma se vuoi anche gli Oggetti in meno, perché gli Oggetti in meno cosa sono se non degli oggetti
che sottratti a un certo spazio o venendo meno in un certo spazio, sono anche venuti meno in un certo tempo.
E quindi, visto cosl, il problemadel tempo diventa anche un problematra virgolette politico, perché primasi
parlava anche di questainversione di marcia, di quelli che si sono compromessi, di quelli che non hanno
tenuto rispetto alle veritadi certi eventi e secondo me ha a che fare col fatto che si tende allafine aricadere
sempre in un tempo unico, che e il tempo verticale, il tempo del mass media. Questo € o stesso problema
della politica, quando parlavamo del compromesso... il compromesso significa capire che ¢’ é una
dimensione rappresentativa, che noi ci dobbiamo fermare, manon fermare al’ infinito; fermare per creare un
certo tipo di mediazioni necessarie in quel tempo. Il che va bene, io non mi sentirel di obiettare su una
possibilita del genere, pero bisogna nello stesso tempo riconoscere o fare un’ operazione di allargamento della
coscienza o di movimento della coscienzatale per cui anche queste altre cose siano compresenti. Quando
Chakrabarty teorizza un esserci di un indiano povero ma sempre gioioso, sempre noncurante della guerra che
avviene nella centralita del potere, sta congetturando un soggetto politico che non riconosce il tempo, non
riconosce la storiadei padroni o lastoriade conflitti di un certo tipo, e quindi anche in questo suo apparente
“non fare” sta, in effetti, facendo molto: staincidendo nellarealta... e mi sembra questo il senso della
singolarita, delle singolarita che si inscrivono nella moltitudine, perché non sono piu concepibili, tantomeno
avvistabili, se s segue lalogicadi un certo tipo di sviluppo storico.

E dell’ utopia? Anche? Questa era I’ altra forma di “ proiezione” del Novecento...

Larivoluzione éfinita.

E abbiamo davvero vinto?

Alcuni hanno vinto... |’ utopia va bene, soprattutto quando tu larintracci nel tempo. Per esempio ame é
capitato di studiare la storiadel modello di ‘vitae opera dell’ artistanella storiografia artisticae di
riconoscere come gquel modello fosse portatore di un progetto e di un’ utopia. Ho riflettuto primadi introdurre
guesto aggettivo, la parola utopia é un po’ ambivalente, anche ambigua, pero utopia ha proprio il senso di un
differimento, di una fiducia piena proprio nell’immaginazione. Quando qualcuno per intimorirti ti provoca
chiedendoti: e alloraqual el’aternativa? Non ¢’ e problema a rispondere: non so, ma ho fede che comunque
debba esserci. Lafede, ecco forse un altro terreno di lotta, cioé non demordere mai sulla capacita di
immaginare un altro presente. Bisognerebbe evitare di operare e fare rientrare tutto verticalmente... sarebbe
come se il subalterno, riconosciuta la propria subalternita, cominciasse una lotta, una scalata verticale emule
del potere, per ritrovarsi...

Il classico schema marxista. ..



Per ritrovarsi dove? Tragli egemoni, e quindi creare un altro scarto.

E poi? La famosa domanda...

Masai, questo avviene nellavitadi tutti noi. Il massimo delle scelte che noi facciamo, anche alivello
operativo nelle vite individuali. Tutti noi ci ritroviamo davanti un certo tipo di biforcazioni, un certo tipo di
seduzioni e di repulsioni. La cosainteressante dell’idea di rifiuto € che non é necessariamente un rifiuto
nichilistico, anzi € un rifiuto operativo se non addirittura profondamente etico... ecco; probabilmente
bisognera cominciare a pensare ad un tipo di storiografia non pitl legata (ma questa gia esiste, e gia praticata)
aquelle che sono le affermazioni in un certo dominio simbolico, in un certo dominio spazio temporale.
Quindi esistono probabilmente nel tempo dell’ umanita anche tutta una serie di rifiuti, di “no”, che non sono
delle sconfitte, ma anzi delle inversioni, dei dirottamenti. E qui un artista che ci hainsegnato tutto &
Duchamp, é stato il grande invertitore, nel senso pit complesso del termine.

Cosa pens della diagnosi molto cruda e fine-di-mondo che attribuisce all’ arte un ruolo ormai ancillare
nell’immaginario mediatico, non piu capace di penetrare, come voleva il progetto della (neo)avanguardia, il
“reale’, di bucare lo schermo, in qualche modo.

Secondo me e abbastanza convincente anche se non nuova, perché a partire appunto dagli anni settanta
diventa chiaro che |’ arte 0 la convenzione-arte e un sistema con tutta una serie di regole che permette auna
classe di individui di esercitare facolta altrimenti difficilmente esercitabili, vuoi I'immaginazione, vuoi la
creativita, anche di sviluppare dei modelli di vita che diventerebbero difficilmente accettabili fuori da quel
sistema, e che perd hatutta una serie di regolamentazioni interne abbastanza precise. Perché un’ altra cosa che
diviene lampante a partire dagli anni settanta e il fatto che non solo I’ arte equivale a denaro---tale
equivalenza, a ben vedere, gia attraversava la storia dell’ arte--- mache ormai i capitali che entrano nell’ arte
sono capitali impersonali. Mentre fino alla fine degli anni settanta le persone si incontravano ancora,
decidevano in base adel progetti piu 0 meno giusti che fossero di associare, accettare e promuovere I’ arte
anchein termini di denaro, dopo gli anni settantail denaro che e circolato nel sistema dell’ arte € un denaro
che viene da soggetti anonimi, le corporazioni, denaro dellafinanzainsomma; per cui, aquel punto, non € piu
rilevante la presenza umana e anche queste opere che acquistano meriti pit 0 meno maggiori sono aloro
volta completamente astratte, non bucano. E chiaro che gli individui, gli artisti hanno continuato il gioco
perché ritorniamo sempre a problemadel “che fare?’, del sottrarsi. A un certo punto ci si € posto il problema
del riconoscimento, del come portare avanti un certo tipo di ricerca, e questo e quello che passavail governo.
Pero e anche vero e sai bene chei veri giocatori cambiano le regole del gioco, e forse alcuni artisti le hanno
pure cambiate, pero...



So pensando alla figura di Beuys, un artista che ha sistematicamente criticato ed “ espanso” il concetto di
artema cheeun po’ il grande assente del dibattito artistico contemporaneo. S recuperano gli anni settanta,
assistiamo a un grande fenomeno di rimessa in circolazione delle idee, degli artisti, delle pratiche, delle
opere stesse attraverso |’ appropriazione, ma non di Beuys. Mi sembra sintomatico della sua “ inadattabilita”
anchein chiave, come si dice, di re-enactment: lo strato politico, ossia cio che veramente determinava la
condizione originaria di “ differenza” di quelle opere, viene completamente rimosso.

Il problema nellaricezione di Beuys é simile aquello di un suo quasi coetaneo Allan Kaprow: entrambi
hanno creato un corto circuito nei critici e negli storici dell’ arte di professione, anche nei casi migliori.
Benjamin Buchloh attacco ferocemente Beuys per una mostra al Guggenheim, attribuendogli tutti i caratteri
deteriori dell’ eroe germanico, dello sciamano e quindi dell’ irrazionalita, dell’impostura. E anni dopo, nel
contesto di un convegno dedicato a Beuys, a un certo punto fa quasi una sorta di lapsus indicativo, e dice, se
ricordo bene, Beuys & scomodo perché in effetti non permette il disciplinamento dei fenomeni artistici. E
come se Buchloh si sentisse minacciato alivello pit profondo nel suo status di storico dell’ arte dafigure
come quelladi Beuys. Perché, in effetti, come vai aleggere Beuys? Selo rileggi, come fanno tral’ altro molti
critici, anche sofisticati, in termini di tradizione e di forme, si, ti pud funzionare, marimani sempre con la
situazione che hai perso un quid, verso il quale invece Beuys spinge. E quindi dal punto di vista
dell’intellighenzia che si applicadall’ esterno all’ opera degli artisti, Beuys rimane scomodo, come Kaprow,
perchéin effetti su di lui chi e che ha scritto? Pochi, e quelli che lo hanno fatto ne hanno scritto in termini di
cronistoria. Eppure sarebbe bene approfondire il gesto di Kaprow, che pure esercita unaformadi rifiuto
parlando dell’ antiartista, cioé della diseducazione dell’ artista, e questo lo fa proprio negli anni settanta.

Sai dicendo insomma che entrambi lavorano per colpire dall’interno la mitologia dell’ arte moderna ma per
espandere e approfondire il suo campo d azione...



Erail problemadi Beuys, di Kaprow, del dada, ancora unavolta, e gia presente in maniera piu latente

nell’ Ottocento. C’ e un’ affermazione di Courbet che a un certo punto dice di lavorare non seguendo il
classicismo o il romanticismo, non per essere un pittore, ma per essere un uomo. Courbet sente in maniera
quas profeticache aun certo punto il problemas sposta: disciplinarsi, lavorare non per essere un pittore,
significa che ladisciplina parziale non € piu sufficiente e quello che deve venire fuori € la condizione umana
in generale. La cosainteressante € che lo dice in riferimento a una pratica speciadistica, I’ arte. Cio diventera
poi centrale nelle avanguardie e in parte anche nelle necavanguardie. Foster dice che le domande e le risposte
si rimescolano e che probabilmente |a stessa neocavanguardia getta nuova luce, reinterpreta... e ritornando
allatuadomandainiziae, Beuys é unadi quelle figure che mette in moto un’ altra consapevol ezza dicendo:
noi stiamo agendo in un certo tipo di territorio, questo certo tipo di territorio ha delle potenzialita, ci dice
delle cose, perché effettivamente non ce ne facciamo carico fino in fondo? Ecco, mi sembra che attraverso un
lungo secolo questi eventi ci riportano a questa possibilita, a questo “taglio”, ci immettono in una condizione
spaziotemporale che non € piu cronologica, unificante e che quindi prevede un altro assetto, un altro tipo di
coesistenzatragli esseri umani; soprattutto partendo dal riconoscere che si, lalotta e proprio sul fronte delle
energie psicofisiche. Se e cosi, ben venga.

Gabriele Guercio e storico dell’ arte. Ha scritto Art as Existence. The Artist's Monograph and its Project, MIT
Press, 2006. Il suo libro piu recente € The Great Subtraction, ASA Publishers 2011. Questaintervistasin qui
inedita e stata realizzata nel giugno 2007.

Se continuiamo atenere vivo questo spazio € grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



http://mitpress.mit.edu/catalog/item/default.asp?ttype=2&tid=11951
http://www.mottodistribution.com/shop/the-great-subtraction.html
https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero







