
 

E se non ci fosse nessuno schermo nella mente? 
Riccardo Manzotti
22 Luglio 2021

C’è un famosissimo quadro di Magritte che raffigura un quadro collocato davanti a una finestra aperta. Sulla
tela è dipinto quello che, con tutta probabilità, si vedrebbe se fossimo in quella stanza. Il quadro si intitola,
significativamente, La condizione umana. L’opera è una allegoria della capacità di rappresentare il mondo
esterno (in realtà è una meta-allegoria perché è un quadro che rappresenta un quadro che rappresenta un
mondo …). 

L’opera di Magritte incarna il mistero più insondabile che gli esseri umani abbiano affrontato: se stessi.
Come è possibile che la persona faccia esperienza del mondo, se ne è separata? La soluzione più semplice,
ma non per questo più giusta, da Platone alle neuroscienze contemporanee, è stata sempre la stessa: non
facciamo esperienza del mondo, ma di una sua immagine vicaria; in altre parole, la nostra vita non sarebbe
altro che sogno, auspicabilmente veritiero.

 

Circumnavigando questa domanda, Giancarlo Grossi affronta il nodo che divide e unisce sogno e tecnologia,
adottando la prospettiva offerta dalla storia (o persino dall’archeologia) dei media nel suo libro La notte dei
simulacri. Sogno, cinema, realtà virtuale (Johan and Levi, 2021). L’autore segue un percorso che, forse
influenzato dal proprio tema, assume tratti onirici privi di una meta esplicita. Dall’Ottocento ai giorni nostri,
Grossi racconta come la tecnologia abbia influenzato la nostra concezione del sogno e della percezione e,
viceversa, come i dispositivi mediatici – dalla mitologica installazione panoramica di Robert Barker nel 1787
alla realtà virtuale di oggi – abbiano cercato di tessere la stoffa del sogno con i fili della tecnologia. Come
vedremo, non ci possono riuscire.

 

Il percorso scelto da Grossi, in parte analogo ad altri lavori (per esempio i libri di Jonathan Crary) è
interessante perché particolarmente sensibile all’ambiente francese che precedette il momento
dell’esistenzialismo e della fenomenologia di primo Novecento. È affascinante vedere come nell’Europa
positivista e illuminista, tecnologia e filosofia fossero intrecciate insieme per cercare di comprendere gli
aspetti più oscuro della nostra esistenza. E così il testo rimane sul filo del crinale che divide studio della
percezione e storia della tecnologia: abbiamo costruito le macchine del virtuale perché sogniamo o pensiamo
di sognare perché viviamo circondati dalle tecnologie dei media? Quello che in passato era descritto come un
sogno o una apparizione è diventato poi fantasmagoria, fotografia, panorama e, oggi, realtà virtuale. Grossi ci
guida lungo una galleria di strumenti tecnologici e prodotti mediali. 

Il filo rosso del libro è rappresentato dal fatto che, in ogni epoca, l’uomo crea strumenti che imitano i
processi percettivi e onirici e, conseguentemente, rimodella se stesso. Nella nostra cultura, il problema
dell’esperienza del mondo e del sé si è intrecciato con lo sviluppo della tecnologia dei media: dalle cave di
Chaveau alla realtà virtuale.

 

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/e-se-non-ci-fosse-nessuno-schermo-nella-mente
https://test.doppiozero.com/riccardo-manzotti


Il libro è diviso in tre parti che si dispongono ordinatamente dall’Ottocento francese fino ai giorni nostri. La
parte più riuscita è quella che racconta l’archeologia dei media prima dell’avvento del cinema e che permette
di comprendere la relazione tra i primi tentativi di realizzare tecnologie immersive e il clima culturale che
porterà alla fenomenologia e all’esistenzialismo di fine Ottocento. La parte meno chiara è quella dove si
considerano una serie di installazioni contemporanee centrate sulla realtà virtuale. Mentre la prima parte –
più storica – aveva una direzione precisa anche per merito della chiarezza dei filosofi dell’epoca,
quest’ultima parte soffre della mancanza, nel panorama concettuale odierno, di un orizzonte definito per
quanto riguarda la natura della mente, della coscienza, della percezione e, non ultimo, del sogno. Si finisce
così con il procedere tra le pagine come in una sequenza onirica dove la successione dei casi presentati non
segue un filo razionale, ma si limita a illustrare una giustapposizione di casi di studio: un grande guardaroba
di installazioni dismesse.

Un esempio illuminante della situazione di imbarazzo della scienza contemporanea nel trattare della nostra
esperienza è rivelato dalla necessità, da parte di Grossi, di trovare un sostegno scientifico circa la natura dei
sogni. L’autore individua vari autori – tra cui Anil Seth, John Allan Hobson e Thomas Metzinger – che non
rappresentano affatto una posizione comune nel contesto scientifico, ma si limitano a dichiarare tesi che, nel
migliore dei casi, potremmo considerarle opinioni personali di persone interessate. Il fatto è che oggi nessuno
sa né che cosa sia un sogno né perché i sogni esistano. Tutte le teorie a disposizione sono di natura funzionale
e quindi i meccanismi onirici non richiedono un ingrediente fondamentale del sogno: la nostra esperienza di
esso. Ma un sogno senza qualcuno che lo sogni che cosa sarebbe? 

 



La condizione umana, René Magritte.

Prendiamo in considerazione il più importante dei tre, John Allan Hobson. Secondo questo neuroscienziato, i
sogni sarebbero “un mondo a realtà virtuale generato da una funziona specifica all’interno del cervello”,



praticamente come se qualcuno proiettasse il mondo su uno schermo virtuale dentro la nostra testa, come
tanti hanno visto in opere di fantasia (emblematico, in senso negativo, il film Inside Out (Disney/Pixar,
2015). Peccato che nel cervello, per quanto se ne sa, non ci sia nessuno schermo, nessun proiettore e,
soprattutto, nessuno omuncolo impegnato a fare esperienza di tutto ciò. La stanza di Magritte è
completamente vuota. Dentro il cervello non c’è una tela su cui è dipinto il mondo, non c’è la finestra e
nemmeno qualcuno che guarda il quadro. 

 

Ma non è certo colpa di Grossi se oggi le neuroscienze non sono riuscite a colmare la distanza che separata i
segnali nervosi dalla stoffa del sogno. Tuttavia in questo testo, e in molti altri, si tende a dare l’impressione
che esista un consenso scientifico (o filosofico) circa i meccanismi della nostra esperienza cosciente
(percezione o sogno che sia). Questo consenso, invece, manca assolutamente e, per dirla senza mezzi termini,
la domanda sulla natura del sogno oggi è senza risposta. 

Nelle pagine del testo di Grossi, si sostiene che gli strumenti tecnologici per i media – dallo stereopanorama
fino alla realtà virtuale – siano tante versioni, progressivamente più sofisticate, della caverna di Platone a
partire dalle figure umane nelle cave del neolitico. Tutto questo è condivisibile e storicamente interessante.
Quello che non è necessariamente condivisibile è che queste tecnologie siano una metafora corretta per il
sogno, l’allucinazione e la coscienza fenomenica in genere. Farò due brevi obiezioni.

 

La prima riguarda la nozione di schermo. In tutti i casi citati (la caverna, il cinema, la realtà virtuale,
l’affresco illusionista da Zeusi al Canaletto, all’opera di Magritte) esiste sempre uno schermo che è pur
sempre una struttura fisica (generalmente piatta ma non necessariamente) dove, con giochi di luce o altri
strumenti, si crea una figura che è qualcosa che ha la proprietà, se vista da un punto di vista opportuno, di
assomigliare a un’altra cosa. La statua del Davide di Michelangelo ha delle forme che, relativamente a un
uomo possente, condividono struttura e proporzioni. I colori di un trompe l'oeil sono all’incirca simili a quelli
del paesaggio corrispondente. Nello stesso modo, se uno usa un dispositivo a realtà virtuale, non vede un
mondo “virtuale” o “mentale”, ma una piccola figura in miniatura riprodotta da una matrice di punti
fisicamente colorati (detti LED): un piccolo schermo davanti a ciascun occhio.

 

Non è vero che la realtà virtuale ci faccia vedere un mondo che non esiste (o che esiste solo nella nostra
mente). Anche con il più sofisticato dispositivo, lo spettatore vede sempre qualcosa di fisico e lo interpreta in
modo particolare. In fondo, tutti gli strumenti mediali hanno bisogno di uno schermo (tavola, tela, schermo
cinematografico passivo, schermo elettronico attivo). L’obiezione è semplice: quando uno sogna, dove è lo
schermo su cui il sogno sarebbe proiettato? Nella mente, con buona pace di Magritte, non c’è alcuno
schermo. E lo stesso vale per percezioni e allucinazioni. Quindi la metafora del sogno come un sistema a
realtà virtuale o come cinema – per quanto sia stata accarezzata da artisti come Jean Cocteau, Buster Keaton
o dai neuroscienziati contemporanei – non funziona. Diciamo senza incertezze. Per funzionare, una metafora
deve avere a disposizione tutti gli elementi e, in questo caso, l’elemento fondamentale, ovvero lo schermo,
manca. 

 

La seconda obiezione è legata a un aspetto chiave, sia del sogno che dell’esperienza mediale-virtuale:
l’impossibilità di creare nuovi componenti che non siano stati presi dalla vita reale. Faccio un caso semplice:
il colore. Avete mai visto un colore che non esiste grazie ad un dispositivo per realtà virtuale (o anche
durante un sogno)? La risposta, sorprendentemente, è negativa e il motivo l’abbiamo appena visto: in realtà,
quelli che chiamiamo sistemi per la realtà virtuale non sono per nulla “virtuali” ma sono oggetti fisici
(meravigliosi nel loro funzionamento) che ci mettiamo sul naso e davanti agli occhi. Quindi il virtuale è,



almeno da un punto di vista ontologico, perfettamente reale. Quello che succede è semmai che interpretiamo
in modo (volutamente e dilettevolmente) errato quello che abbiamo davanti agli occhi. Ci inganniamo, ma
non sono i sensi a essere ingannati (grazie Kant!), ma i nostri giudizi. 

Come quando si vede un miraggio e si pensa che ci sia un lago di acqua fresca in mezzo al deserto (o su una
autostrada assolata) e invece c’è solo uno strato di aria calda. Non vediamo qualcosa che non c’è. Vediamo
esattamente quello che c’è: uno specchio naturale fatto da aria calda. Lo stesso avviene nei sistemi a realtà
virtuale. Non vediamo qualcosa che non c’è (mentale o virtuale che sia), ma vediamo qualcosa che c’è e
pensiamo che sia qualcosa di diverso (uno zombie feroce che dobbiamo colpire, un panorama tropicale, una
macchina di formula uno). La sensazione non mente mai, il nostro giudizio spesso erra.

 

Il libro è comunque molto interessante, per la ricchezza dei casi raccontati, ma ci dovrebbe indurre a riflettere
sulla mancanza di innocenza delle metafore e delle analisi storiche che, spesso involontariamente, si fanno
portavoce di un quadro ontologico di riferimento che non è detto sia giustificato né empiricamente né
concettualmente. Oggi il sogno è un fatto della nostra esistenza, ma è anche qualcosa che non trova
collocazione nella descrizione scientifica della realtà. È un fatto misterioso che la scienza descrive, ma non
spiega. Usarlo come metafora della tecnologia del virtuale potrebbe indurre troppo facilmente a una ingenua
riduzione tra due fenomeni completamente diversi. Di che cosa è fatto un sogno? Nessuno lo sa veramente.
Sicuramente non è un’immagine prodotta da un dispositivo, naturale o artificiale che sia. Riflettiamoci
quando andiamo a dormire: non stiamo entrando in un cinematografo neurale. Dove si proiettano i sogni?
Forse i sogni non sono il tipo di cosa che si proietta… e questo spiegherebbe perché non c’è alcuno schermo
dentro di noi. Il sogno sfida le nostre certezze. E questo è sempre bene…

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero





