
 

I Giorni maledetti di Ivan Bunin 
Valeria Bottone
24 Luglio 2021

«Questo anno maledetto è finito. E ora? Forse qualcosa di ancora più terribile ci attende.» Ben sintonizzato
con l’iperbolico giornalismo e pseudo-giornalismo che ha raccontato la pandemia, questo incipit si riferisce a
un secolo fa, ai concitati avvenimenti della Guerra civile russa di cui fu testimone e narratore Ivan Alekseevi?
Bunin. Coinvolto fisicamente ed emotivamente nella narrazione, Bunin annota frammenti significativi di quei
Giorni maledetti che spazzarono via la sua affezionata vecchia Russia. Quest’opera ibrida, a metà tra il
diario, il romanzo documentario e il libro di memorie, è piuttosto insolita nella produzione letteraria di
Bunin, ‘pittore’ della campagna e della natura, primo scrittore russo a vincere il Nobel nel 1933. Per la prima
volta Giorni maledetti si può leggere in italiano, grazie alla traduzione di Marta Zucchelli e a Voland che l’ha
pubblicata.

 

Nella prima parte dell’opera, Bunin si trova a Mosca, all’inizio del 1918, e descrive una città sconvolta dalla
Rivoluzione, attanagliata da un freddo «intollerabile» e avvolta nel buio più nero, per via di un nuovo decreto
che vieta di accendere la luce pur essendoci l’elettricità: l’«ennesima beffa». Il buio però è anche metafora
della morte, di quell’«orgia di morte» che funesta la città e che è sotto gli occhi dei suoi abitanti, o nelle loro
orecchie, raggiunte dai racconti di remoti villaggi in cui si approntano codici penali che ricordano la legge del
taglione. Nel caos cittadino, dove furti, razzie e requisizioni impongono un continuo stato di allerta, si
aggirano personaggi grotteschi, bisunti, volgari, che neanche l’arte letteraria, ormai falsa e pretenziosa, riesce
a nobilitare. Tra i poeti si annoverano «impostori, bastardi e ciarlatani», per non parlare degli scrittori: Blok è
definito piuttosto stupido, Brjusov un voltagabbana, Majakovskij un teppista urlante. 

 

Non è molto diverso lo spettacolo che offre Odessa, da dove Bunin annota le sue considerazioni a partire
dall’aprile del 1919. È qui che si svolge la seconda parte di Giorni maledetti, più consistente e convulsa della
prima. A Odessa infuria la guerra civile e si rincorrono notizie, talvolta smentite, di città conquistate dai
bianchi o dai rossi, mentre dilaga la miseria: «Sono passato per il mercato – ovunque puzzo, sporcizia,
miseria […], buoi scarni, carri antidiluviani». Lo scrittore si guarda intorno, si documenta, legge di tutto,
«ogni cosa, ogni giornale», cita stralci di articoli, necrologi, proclami, descrive manifesti, commenta gli
avvenimenti, decostruisce la propaganda, esprime giudizi anti-comunisti e condanna la menzogna,
quell’«insostenibile brama di vedere la realtà coincidere con i propri desideri». 

Di ascendenze nobiliari, Bunin non concepisce l’idea della collettivizzazione, che rende pubblico ciò che si è
ottenuto lavorando per un’intera vita, e dileggia la miopia di alcune pratiche bolsceviche come la misurazione
casa per casa della dimensione delle stanze per calcolare l’addensamento proletario. Le requisizioni
colpiscono anche la sua storica casa di famiglia e Bunin vive l’accaduto come un lutto e una profanazione.
Per di più, le «masse oziose» di bolscevichi che hanno preso possesso delle antiche dimore parlano un gergo
intollerabile, tonante e magniloquente, e in generale il decadimento linguistico gli sembra palpabile anche tra
le masse popolari. «Un giorno domando a un mužik con cosa sfama il suo cane. Quello risponde: Come
sarebbe a dire con cosa? Niente, mangia ciò che trova: ho un cane commestibile.»

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/i-giorni-maledetti-di-ivan-bunin
https://test.doppiozero.com/valeria-bottone


 

 

In questo scenario, solo la natura offre boccate d’aria incontaminata. È nelle descrizioni paesaggistiche,
sempre essenziali ma molto vivide, che Bunin sembra dimenticare la bruttezza e tornare in contatto con
quella Russia che non esiste più, elevandosi per pochi istanti in una dimensione superiore, dove il cosmo e la
natura continuano il loro corso, incuranti delle vicende umane. Lo stato d’animo dello scrittore, a Odessa, è



sempre più prostrato e avvilito. Si sente malato, mentalmente intorpidito, in una continua, estenuante attesa:
«Che qualcuno oppure qualcosa venga a salvarci – domani, dopodomani, persino stanotte!» Eppure
nell’attesa rilucono bagliori di speranza che nella successiva produzione letteraria di Bunin si trasformerà in
nostalgia; la nostalgia di ciò che è perduto per sempre e che è ormai irraggiungibile. Questo è d’altronde il
sentire che pervade buona parte della letteratura dell’emigrazione russa, spesso impegnata a riflettere anche
sulle conseguenze della perdita sulle generazioni future. «I nostri figli, i nipoti non saranno in grado
nemmeno di raffigurarsi quella Russia in cui un tempo (cioè ieri) noi abbiamo vissuto […]» scrive Ivan
Alekseevi? a tal proposito.

 

In un’epoca in cui non c’è spazio per la dimensione intimistica del vissuto, Bunin guarda con diffidenza ai
dirompenti fenomeni della modernità, disprezzandone alcune sue manifestazioni più esibite, tra cui
Dostoevskij, la Rivoluzione russa, il modernismo di ogni sorta e le arti performative. L’avversità per alcune
di esse non viene taciuta in Giorni maledetti, dove la descrizione degli eventi diventa a tratti un pretesto per
riflettere sulla storia russa e sulle rivoluzioni, che definisce una «rabbiosa smania di messinscena, di
spettacolo, di artificiosità, di farsa» che risvegliano la «scimmia annidata in ogni essere umano». Nelle
pagine più diaristiche viene poi toccato il tema della memoria e del potenziale di pericolosità che questa porta
con sé, quando affidata alla carta. «Quante notti trascorse a nascondere come un ladro carte, soldi per poi
cambiare nascondiglio! Negli ultimi anni milioni di russi sono passati attraverso questa perversione, questa
umiliazione.» In molti casi queste “carte” hanno poi trovato la loro forma di riscatto nella pubblicazione.

 

Camminando per le vie di Odessa bagnate dalla neve semi-sciolta Bunin confida allo scrittore Sokolov-
Mikitov – che ha poi raccontato questi incontri – la sua estrema stanchezza, la perdita di fiducia nelle
persone, il desiderio di lasciare la Russia. E infatti, agli inizi del 1920, Bunin e sua moglie Vera partono per
Costantinopoli. Attraverso la Serbia e la Bulgaria raggiungono la Francia da cui non torneranno mai più in
Russia. All’epoca Bunin ha cinquant’anni ed è artisticamente maturo. Aveva ottenuto la notorietà con il
racconto lungo Il villaggio (1910), poi con Suchodol (1912) e con Il signore di San Francisco (1915),
l’ultima raccolta di racconti pubblicata in Russia che prende il titolo dall’omonimo racconto, ambientato in
Italia, in cui Thomas Mann ravvisava una somiglianza con La morte di Ivan Il’i?, paragone che dovette far
piacere a Bunin vista l’ammirazione che nutriva per Tolstoj. Già dal 1923 cominciano a rincorrersi le voci su
una possibile assegnazione del Nobel, che riceverà solo dieci anni dopo. È a Parigi che saranno pubblicati,
nel 1925, alcuni estratti di Giorni maledetti sulla rivista Vozroždenie, mentre l’opera completa, in volume,
vide la luce nel 1936. 

 

Maksim Gor’kij, che con Bunin aveva avuto una stretta amicizia, poi naufragata a causa delle loro opposte
idee politiche, definì Giorni maledetti il fallimento dello scrittore, per la rabbia morbosa con cui Bunin
descrive gli eventi. Al di là delle posizioni ideologiche, si può apprezzare, dell’opera, il valore biografico,
l’efficacia di alcune descrizioni, la precisa raffigurazione di abbrutite fisionomie, nonché la pessimistica
visione del mondo e del popolo russo, tratto distintivo della sua poetica. «Siamo un popolo selvaggio, noi,
sonnolento, senza fermezza. Non siamo né con dio, né col diavolo» affermava Kuzma, personaggio del
racconto lungo Il villaggio. Meno pregevoli sono gli elementi storico-documentari che non aggiungono molto
a ciò che è già noto di quel periodo, e in cui alcuni hanno rilevato delle imprecisioni. Anche la lingua
spigolosa e non rifinita, in cui si può leggere certo un’intenzionalità, non è ai livelli delle altre opere dello
scrittore. È invece significativo il ruolo di cesura di questo diario. Da una parte perché vi sono contenute
implicitamente le ragioni dell’emigrazione di Bunin, dall’altra perché apre una nuova fase della sua
produzione letteraria. Una fase in cui la Russia non è più raccontata ‘in diretta’, ma viene vagheggiata – e
forse anche idealizzata – da lontano, come il luogo dove la vita è preclusa e solo la memoria è possibile. 



Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero





