
 

Vendetta e delirio 
Pietro Barbetta
7 Agosto 2021

Il libro di Arianna Barazzetti, Complessità della violenza, uscito da poco per Mimesis, è il risultato di una
serie di percorsi di ricerca sulla violenza realizzati in Cile, in Brasile e in Italia: la violenza di un golpe, la
violenza nelle miserie della favela a Rio de Janeiro, la violenza che emerge dal lavoro clinico nelle carceri
del nostro paese. Si tratta di un testo teorico impegnativo, denso e ben articolato, di quasi quattrocento
pagine. Dalla lettura emerge un primo nodo fondamentale: la violenza non riguarda i soggetti in quanto
isolati, ma un clima; qualcosa che appartiene sempre a una comunità oppure a un’istituzione sociale. Nelle
democrazie, la violenza dovrebbe essere vietata ai cittadini perché monopolio delle forze dell’ordine e delle
forze armate, dovrebbe essere esercitata solo in caso di estrema necessità, ma questo non accade. Non c’è
paese democratico in cui singoli o gruppi di esponenti della polizia non commettano abusi, o non vi siano
gruppi, non riconosciuti o semi-riconosciuti, che non scorrazzino armati, come nelle mafie locali, negli
squadroni fascisti della morte, tra le guardie della rivoluzione, nel ku-klux-klan o altre simili aberrazioni
comunitarie.

 

Il tema “violenza” ha sempre a che fare con qualcosa che riguarda il soggetto collettivo: comunità, istituzioni,
gruppi. Si tratta di analizzare la questione dell’inconscio come fenomeno sociale, di far uscire dal nucleo
istintivo o pulsionale delle singole reazioni individuali, il contesto nel quale il fenomeno violenza diventa
canone, ossia principio regolato. Inoltre l’evento violento è un oggetto visto da differenti punti di vista: un
reato, una rivolta, una rivoluzione, un golpe, un abuso, ecc. 

La logica dell’inconscio ci porta a parlare di classi simmetriche: se un albanese è violento, gli albanesi sono
violenti; se un italiano è razzista, gli italiani sono razzisti. Quel che accade, a proposito dell’oggetto
“violenza”, è il passaggio da un episodio, l’elemento di un insieme, a una conclusione generale: ogni
elemento dell’insieme è attribuibile all’insieme. Questa logica dell’inconscio è stata osservata da Ignacio
Matte Blanco e da Gregory Bateson: la violenza, da episodica, diventa sociale e si espande, almeno
nell’immaginario delle parti tra loro in opposizione; reazionari-rivoluzionari, destra-sinistra, cattolici-
protestanti, nazionalisti-universalisti, fedeli-infedeli, ecc. 

 

Provo a sviluppare una provocazione; una generalizzazione ancora maggiore: “tutti gli uomini sono violenti”.
Qualsiasi elemento appartenente alla classe “uomo” è violento, il che vuol dire anche: “io, che sono uomo,
sono violento”. Confessione scomoda, ma perché? 

La prima risposta potrebbe essere data da coloro che si sono occupati di Neurobiologia della violenza, come
si intitola un testo di Jan Volavka scritto nel 1995. Il testo di Volavka scrive che i fattori sociali esistono,
certo; in maniera generica e cronachistica parla della violenza negli Stati Uniti. Benché suggestivo, il suo
lavoro tuttavia non aggiunge molto di nuovo, è privo di ricerca storico-sociale, come se la violenza si
generasse nel vuoto del sistema nervoso, benché corroborato da fattori esterni che slatentizzano qualcosa di
innato. 

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/vendetta-e-delirio
https://test.doppiozero.com/pietro-barbetta


Questo tipo di ricerca, che riguarda l’attivazione neurologica della condotta violenta sotto determinate
circostanze, è interessante. Se riguarda il regno animale, mostra che ci sono segnali che attivano
nell’organismo un certo tipo di condotte. Per esempio, in un’aquila si può attivare una condotta feroce in
relazione alla vista di un agnello, ma questo lo aveva già scritto da qualche parte un certo Nietzsche. 

 

Tuttavia dobbiamo chiederci se nell’“uomo” si sia generato un tipo di violenza diversa, intraspecie. Quel che
Nietzsche ha definito, usando un termine francese, ressentiment. Se il rapace dà la caccia al topolino, l’uomo
dà la caccia a se stesso come un altro.

Perché ciò accada, ci vuole un codice suppletivo, un surplus, una consuetudine. La preda umana, si trasforma
in sacrificio. Adorno e Horkheimer in Dialettica dell’illuminismo, Bataille in La parte maledetta e in Il limite
dell’utile, Burkert, in Homo Necans, e molti altri, hanno descritto questo fenomeno. Il nodo cruciale che
indagano questi autori è il passaggio dal sacrificio umano alla sostituzione, al posto dell’uomo, di un
animale; conquista mai definitiva, che consiste nel sottrarre la persona designata alla morte. 

 





 

Questo salto iperbolico – la dialettica dell’illuminismo – ha prodotto una discontinuità, ma reversibile. Se la
sostituzione del capro all’uomo sottrae la vita umana alla potenza degli dei, non la sottrae alle relazioni
umane. 

Alla sottrazione si sostituisce il codice, che limita la violenza, ma, nel limitarla, la prescrive. Il rito segna un
passaggio straordinario, da una condizione all’altra, il codice designa la normalità. Il codice non sottrae
l’uomo alla violenza, perpetrata o subita, ma canonizza la violenza dentro pratiche regolate. La caccia
intraspecie viene regolata, come le normali pratiche venatorie, ma permane. Barazzetti sonda questo
fenomeno: la violenza come canone. 

Passiamo alla storia clinica singolare. Si parte da un uomo che chiama Pjetër: versione albanese di Pierre,
evocando l’opera, curata da Michel Foucault, su Pierre Rivière. 

La storia di Pjetër riguarda un delirio che emerge a partire dalla trasgressione di un codice di vendetta,
riapparso dopo la caduta della feroce dittatura comunista di Enver Hoxa: il Kanun, diffuso soprattutto nelle
zone montane del nord Albania.

 

Che significa codice di vendetta? È possibile che la vendetta, gesto per noi tra i più aberranti, si possa
sottoporre a codici? E quali potrebbero essere questi codici? Si tratta di codici che Pjetër ha trasgredito,
producendo il delirio della fine del mondo. 

Bisogna farsi un’idea del Kanun, inquadrarlo dentro consuetudini comunitarie, al di là del bene e del male, in
vigore ovunque, in modo clandestino o semi-clandestino. Sono i codici dell’inconscio sociale. Pier Paolo
Pasolini, per esempio, ha mostrato i moderni codici italiani nei rapporti stato-mafia. Sono quei codici che
rendono leale un esercito al governo finché il governo è gradito all’esercito, i codici dei golpe, che hanno
portato al potere Pinochet.

Il Kanun albanese, invece, è un antico codice consuetudinario patriarcale che prevede un assetto familiare di
rigida sottomissione al maschio più anziano da parte del resto della famiglia; il dominio, alla morte del
patriarca, passa di mano in mano al maschio più anziano che gli succede nel clan familiare. Per l’aspetto
specifico della vendetta, leggiamo il testo di Barazzetti: 

 

“La protezione dei membri della comunità comprende l’obbligo morale di applicare la violenza all’interno di
precisi schemi di ritorsione e vendetta, finché l’onore del gruppo non sia stato ristabilito. Colui che soddisfa
questi obblighi sanciti dal Kanun viene onorato ed elogiato dagli altri membri del gruppo, al contrario, chi
non rispetta tali regole viene considerato impuro, codardo e costretto a subire pesanti umiliazioni da parte
della comunità” (p. 301).

 

Le vicende di Pjetër sono complesse e singolari, tipiche dei casi di psicologia giuridica ai quali la razionalità
classica non riesce a dare spiegazione: non c’è un movente, né una qualunque ragione colposa definibile.
Pjetër, secondo il Kanun, avrebbe dovuto uccidere, sì, ma ha ucciso le persone sbagliate, ha esagerato, è
deragliato. Perciò è stato condannato a morte dal capo del suo clan, suo fratello. Per non togliere al lettore il
gusto dell’opera di Barazzetti, scriverò qui solo questo: Pjetër ha esagerato. Questa condanna riverbera in
maniera talmente intensa nella vita del reo, da produrre un delirio: l’Apocalisse, la fine del Mondo.

In carcere, Pjetër delira, invoca l’Apocalisse e Barazzetti scrive, richiamandosi a Ernesto De Martino: “Il
delirio apocalittico di Pjetër non distingue il proprio mondo da quello degli altri. La fine del mondo … il



tradimento del Kanun … coincide con la fine di Pjetër” (P. 312). Da leggere.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero

