DOPPIOZERO

|| farmaco esistenziale

lvan Paterlini
13 Agosto 2021

Nadia Toffa, inviata e conduttrice del programmatelevisivo “Le len€’, rivelo di avere un tumorel’11
febbraio 2018. Daquel giorno inizio la suaricerca quotidiana di riconoscimento identitario attraverso i vari
social network. Si, di questo si é trattato: dellaricercadi un nuovo riconoscimento identitario connesso a
un’ esperienza con una vita piu profonda e complessa, distante dalle prevalenti rappresentazioni che siamo
soliti assorbire sulle piattaforme mediatiche.

Sappiamo che le basi identitarie si costituiscono e si sviluppano primariamente se cio che veicoliamo nel
mondo, con |e nostre diverse espressioni, viene riconosciuto senza riserve e con sguardo ammirato. Vediamo
noi stessi negli occhi di chi ci guarda. La prima questione & quindi di ordine identitario. E cio che dovrebbe
essere normale — perché la malattia, anche nelle sue forme di estrema tragicita, possiamo considerarlaun
normale fattore esistenziale — alivello collettivo viene invece sovente nascosto, rimosso, hegato o
condannato.

Cio chemancaelaricercadi un farmaco dell’ esistenza capace di conciliare le parti (dentro e fuori di noi) in
favore di qualcosa di infinitamente piu grande, ma anche in grado di stare nell’ infinitamente piccolo della
nostra vita. Come scrive Romano Madera: “nessuna conciliazione puo darsi senza trasfigurazione capace di
contenere, di congiungere — sia pure attraverso la narrazione tragica e le categorie dell’ opposizione dialettica
— Cio che atrimenti rimarrebbe una sommatoria o una giustapposizione”.

Il farmaco esistenziale e rintracciabile nella volonta di costruire un’ area di sospensione che sappialavorare
con |I’ambiguita di cui € inevitabilmente portatrice |’ esistenza, perché intrecciain ogni istante vitae morte. L’
area di ambiguita riconosce, come suggerisce Paul-Claude Racamier in molti suoi interventi, I'impossibilita
di fare lutto della propria vita se non parzia mente e sostando in posizione di accettazione parteci pata.

Questa area transizionale si pone costantemente in relazione tra due opposte esperienze: assenza-presenza;
vita-morte; accudimento-liberta, esterno-interno... solo cosi possiamo prenderci curadi un albero morto
innaffiandol o costantemente e quotidianamente nonostante I’ evidenza biol ogica. Atteggiamento prezioso
anche nelle cure palliative, che non decretail fallimento della medicina e del progresso della scienza di fronte
allamorte, ma valorizza soprattutto gli aspetti etici, emotivi, psichici e relazionali. L’ ossimoro dell’innaffiare
I’ albero morto diventavivere sino alafinel’ areatransizionale in cui lamorte non eil contrario dellavita,
bensi partecipa ad essa con amore e gratitudine.

Laprimaversione di Sacrificio, film-paraboladi Andrej Tarkovskij, narrala storiadi una miracolosa
guarigione di un malato di cancro, che apprende dal suo medico laduraveritachei suoi giorni sono
inevitabilmente contati. Un giorno qual cuno suona alla porta di Aleksandr, € un veggente che gli comunica
che deve recarsi da una donna con lafama d’ essere una strega e maga e passare la notte con lei. || malato s


https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/il-farmaco-esistenziale
https://test.doppiozero.com/ivan-paterlini

fida, accetta e si reca dalla donna che guarirail suo cancro sotto gli occhi increduli e meravigliati del medico.
Ovviamente non s tratta di una guarigione da una malattia mortale, ma di unarinascita spirituale attraverso
cio che piu di tutto in quel momento rappresentava la suavitainteriore, I’ Anima del suo mondo interiore,
probabilmente sepolta nelle macerie di una quotidianita collettiva mortifera ed egoriferita. Aver accolto con
un atto di fede quel messaggero assurdo alla sua porta ha modificato il suo sguardo e tutta la sua precedente
rappresentazione sul mondo, rendendola pit immaginale, “folle”’, ssimbolica e capace di sperare in soluzioni
inattese. Scrive Tarkovskij: “Un monaco, passo dopo passo, secchio dopo secchio, portaval’ acqua sulla
montagna e innaffiaval’ albero inaridito, credendo senz’ ombra di dubbio nella necessitadi cio che faceva,
senza abbandonare neppure per un istante la fiducia nella forza miracolosa della suafede... E cosi poté
assistere a Miracolo: unamattinai rami dell’ albero si rianimarono e si coprirono di foglioline. Ma questo &
forse un miracolo? E soltanto la verita’.

[l limite, il margine, lasoglia o il confine sono sinonimi che sanno definire piu di altri la nostrafragile
umanita, che viene spesso esclusa e travisata dalla tecnica (per quanto importante sia quest’ ultima) e dalle
multiformi modificazioni chimiche che ci inseriscono nell’ingranaggio illusorio dell’ elisir di vita eterna.
Certo, dire che e stata unafortuna |’ essere colpita da un tumore, come espresse Nadia, puo essere frainteso e
soprattutto ritenuto offensivo per i tanti che soffrono, per i tanti che per pudore o vergogna hanno preferito
tacere, per i tanti che decidono di staccare la spina chimica perché spesso e troppo doloroso accettare questo
male oscuro. Ma se cerchiamo (ammetto, con grandissimo sforzo) di tradurre quel “sentirsi fortunata’ in una
guestione piu generale, potremmo dire che ogni Krisis porta con sé 1’ occasione di cambiamenti e nuove
configurazioni e che il ssmbolo della morte pud portare con se anche occasioni di rinnovate rinascite.
Racamier definisce lacrisi un “processo di cambiamento globale, ampio, determinato dalla messain scacco
dell’ equilibrio precedente e dotato di un corso e di uno sbocco aleatorio”. Ogni crisi, continua Racamier,

col pisce sempre un insieme di fattori, mai uno solo, mettendo in scacco i consueti e familiari equilibri ele
consolidate difese; sollecita un cambiamento nelle relazioni trale diverse forze in gioco per definire un
eventuale cambiamento di forma.



L’ aver condiviso pubblicamente la sua malattia da parte di Nadia ci ha dato, oltre alla faticareale di
guardarla negli occhi, I’ opportunita e I’ occasione di prenderci in carico una questione universale che parla del
lutto e delle varie forme di attraversamento di esso. Ogni perdita, quindi anche quella che tocca la salute,
evoca perdite precedenti della nostravita e quando il dolore si fatroppo grande da contenere e da sopportare,
come scriveva Melanie Klein, “ci obbligaa soffrire [o spasimo di ricostruire un mondo interiore che si sente
in pericolo di disfacimento e di crollo”.

Ecco allora che anzitutto, in una cultura come la nostra inadeguata a sostenere le tappe e le trasformazioni
dellavita (se non con surrogati ridicoli), il farmaco efficace sembrerebbe rintracciabile nellaricercadi un
orientamento di senso con un rinnovato sguardo (e cio vuol dire anche un grado fisiologico di accettazione
del dolore) che sappiaporsi al timone di tutte le variazioni, piu 0 meno temperate, che incontriamo nella
vita

In un’intervistafu chiesto a Carl Gustav Jung se ci sarebbe stata in futuro unaterza guerramondiale e lui
rispose che dipendeva da quante persone individualmente sarebbero state in grado di farsi carico della propria
Ombra. Lamalattia, I’ handicap, il diverso, I'informe sono tutte esperienze d Ombra (i lati indesiderati in noi)
che non possono essere rimosse, semplicemente perché esistono e ci costituiscono come esseri umani. Quindi
il primo grande merito di Nadia e stato richiamare alla memoria che la bellezza &€ maggiormente riconoscibile
nell’ interezza e non nella parzialita edul corata dalle fabbriche dei desideri impossibili e dei piaceri illimitati.
La paura puo attenuarsi solo se sappiamo avvicinarci all’ altro, al diverso, integrando |a prospettiva non
illuminata dalla luce accecante e che porta dentro sé anche alcuni aspetti della malattia. Non aver pauradi
restare soli e solo con la parte malata connessa al risentimento e al dolore per la perdita, ci consente di
preservare con tutte le forze anche I’ altra faccia, che sopravvivraqui o altrove e in altraforma.

Julia Kristeva, semiologa e linguista presso I’ universita di Parigi, parla spesso di tirannia della normalita
come lafatica d essere semplicemente se stessi, anche diversi, anche malati come nel caso di Nadia. La
tirannia della normalita non puo accettare le debolezze, le fragilita e le malattie, troppo difficili da
normalizzare perché fuori campo e tutto sommato appartenenti agli scarti. Latirannia dellanormalita non sa
accettare lafiducia dell’ altro, perché solo se ¢’ é fiducia puoi parlare senza pudore e rimozioni.

Sigmund Freud usail vocabolo Die Scham per indicare vergogna e pudore. Solo se vengono superati S
puo parlare liberamente vincendo le difese e attivando lafiducia nella verita e nella cura.

Latirannia della normalita non sa che la bellezza pud anche nascere da quegli scarti perché capace di
trasformarli e trascenderli in esperienza, relazioni, comunioni, gruppi di appartenenza, primo tratutti quello
umano.

Pier Aldo Rovatti si € chiesto se non sia proprio quello scarto, quel quasi niente che siamo, che sa
rappresentare e concentrare il nostro essere a mondo. Il quasi niente non € unariduzione del grande, maé un
nuovo territorio dove si puo trovare il grande trasfigurato: “ questo margine non ha da produrre margini,
bordi, confini, isole sempre piu piccole: a contrario allarga ed estende, ingrandisce |’ esperienza... il soggetto
si rimpicciolisce mentre si ingrossal’ esperienza... questo pensiero, se ancora possiamo chiamarlo cosi, non é
un conoscere, e un’ esperienza globale’.

L’ esperienza condivisadi Nadia Toffa, trale tante sftumature di possibili cure, ha rappresentato di certo
I’'incontro con lafragilita e hafatto nascere una nuova presadi coscienza simbolica, nuovi linguaggi che
abitano spesso dove |o sguardo abituale non si posa, in quei luoghi capaci di mobilitare gli aspetti di



inaspettata creativita e riparazione, per lavita, ovungque essa sia.

Se continuiamo atenere vivo gquesto spazio € grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Tornapresto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

!



https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero

