
 

Il farmaco esistenziale 
Ivan Paterlini
13 Agosto 2021

Nadia Toffa, inviata e conduttrice del programma televisivo “Le Iene”, rivelò di avere un tumore l’11
febbraio 2018. Da quel giorno iniziò la sua ricerca quotidiana di riconoscimento identitario attraverso i vari
social network. Sì, di questo si è trattato: della ricerca di un nuovo riconoscimento identitario connesso a
un’esperienza con una vita più profonda e complessa, distante dalle prevalenti rappresentazioni che siamo
soliti assorbire sulle piattaforme mediatiche. 

Sappiamo che le basi identitarie si costituiscono e si sviluppano primariamente se ciò che veicoliamo nel
mondo, con le nostre diverse espressioni, viene riconosciuto senza riserve e con sguardo ammirato. Vediamo
noi stessi negli occhi di chi ci guarda. La prima questione è quindi di ordine identitario. E ciò che dovrebbe
essere normale – perché la malattia, anche nelle sue forme di estrema tragicità, possiamo considerarla un
normale fattore esistenziale – a livello collettivo viene invece sovente nascosto, rimosso, negato o
condannato. 

 

Ciò che manca è la ricerca di un farmaco dell’esistenza capace di conciliare le parti (dentro e fuori di noi) in
favore di qualcosa di infinitamente più grande, ma anche in grado di stare nell’infinitamente piccolo della
nostra vita. Come scrive Romano Màdera: “nessuna conciliazione può darsi senza trasfigurazione capace di
contenere, di congiungere – sia pure attraverso la narrazione tragica e le categorie dell’opposizione dialettica
– ciò che altrimenti rimarrebbe una sommatoria o una giustapposizione”.

Il farmaco esistenziale è rintracciabile nella volontà di costruire un’area di sospensione che sappia lavorare
con l’ambiguità di cui è inevitabilmente portatrice l’esistenza, perché intreccia in ogni istante vita e morte. L’
area di ambiguità riconosce, come suggerisce Paul-Claude Racamier in molti suoi interventi, l’impossibilità
di fare lutto della propria vita se non parzialmente e sostando in posizione di accettazione partecipata.

 

Questa area transizionale si pone costantemente in relazione tra due opposte esperienze: assenza-presenza;
vita-morte; accudimento-libertà, esterno-interno… solo così possiamo prenderci cura di un albero morto
innaffiandolo costantemente e quotidianamente nonostante l’evidenza biologica. Atteggiamento prezioso
anche nelle cure palliative, che non decreta il fallimento della medicina e del progresso della scienza di fronte
alla morte, ma valorizza soprattutto gli aspetti etici, emotivi, psichici e relazionali. L’ossimoro dell’innaffiare
l’albero morto diventa vivere sino alla fine l’area transizionale in cui la morte non è il contrario della vita,
bensì partecipa ad essa con amore e gratitudine.

 

La prima versione di Sacrificio, film-parabola di Andrej Tarkovskij, narra la storia di una miracolosa
guarigione di un malato di cancro, che apprende dal suo medico la dura verità che i suoi giorni sono
inevitabilmente contati. Un giorno qualcuno suona alla porta di Aleksandr, è un veggente che gli comunica
che deve recarsi da una donna con la fama d’essere una strega e maga e passare la notte con lei. Il malato si

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/il-farmaco-esistenziale
https://test.doppiozero.com/ivan-paterlini


fida, accetta e si reca dalla donna che guarirà il suo cancro sotto gli occhi increduli e meravigliati del medico.
Ovviamente non si tratta di una guarigione da una malattia mortale, ma di una rinascita spirituale attraverso
ciò che più di tutto in quel momento rappresentava la sua vita interiore, l’Anima del suo mondo interiore,
probabilmente sepolta nelle macerie di una quotidianità collettiva mortifera ed egoriferita. Aver accolto con
un atto di fede quel messaggero assurdo alla sua porta ha modificato il suo sguardo e tutta la sua precedente
rappresentazione sul mondo, rendendola più immaginale, “folle”, simbolica e capace di sperare in soluzioni
inattese. Scrive Tarkovskij: “Un monaco, passo dopo passo, secchio dopo secchio, portava l’acqua sulla
montagna e innaffiava l’albero inaridito, credendo senz’ombra di dubbio nella necessità di ciò che faceva,
senza abbandonare neppure per un istante la fiducia nella forza miracolosa della sua fede… E così poté
assistere al Miracolo: una mattina i rami dell’albero si rianimarono e si coprirono di foglioline. Ma questo è
forse un miracolo? È soltanto la verità”.

 

 

Il limite, il margine, la soglia o il confine sono sinonimi che sanno definire più di altri la nostra fragile
umanità, che viene spesso esclusa e travisata dalla tecnica (per quanto importante sia quest’ultima) e dalle
multiformi modificazioni chimiche che ci inseriscono nell’ingranaggio illusorio dell’elisir di vita eterna.
Certo, dire che è stata una fortuna l’essere colpita da un tumore, come espresse Nadia, può essere frainteso e
soprattutto ritenuto offensivo per i tanti che soffrono, per i tanti che per pudore o vergogna hanno preferito
tacere, per i tanti che decidono di staccare la spina chimica perché spesso è troppo doloroso accettare questo
male oscuro. Ma se cerchiamo (ammetto, con grandissimo sforzo) di tradurre quel “sentirsi fortunata” in una
questione più generale, potremmo dire che ogni Krisis porta con sé l’occasione di cambiamenti e nuove
configurazioni e che il simbolo della morte può portare con sé anche occasioni di rinnovate rinascite.
Racamier definisce la crisi un “processo di cambiamento globale, ampio, determinato dalla messa in scacco
dell’equilibrio precedente e dotato di un corso e di uno sbocco aleatorio”. Ogni crisi, continua Racamier,
colpisce sempre un insieme di fattori, mai uno solo, mettendo in scacco i consueti e familiari equilibri e le
consolidate difese; sollecita un cambiamento nelle relazioni tra le diverse forze in gioco per definire un
eventuale cambiamento di forma. 



 

L’aver condiviso pubblicamente la sua malattia da parte di Nadia ci ha dato, oltre alla fatica reale di
guardarla negli occhi, l’opportunità e l’occasione di prenderci in carico una questione universale che parla del
lutto e delle varie forme di attraversamento di esso. Ogni perdita, quindi anche quella che tocca la salute,
evoca perdite precedenti della nostra vita e quando il dolore si fa troppo grande da contenere e da sopportare,
come scriveva Melanie Klein, “ci obbliga a soffrire lo spasimo di ricostruire un mondo interiore che si sente
in pericolo di disfacimento e di crollo”. 

Ecco allora che anzitutto, in una cultura come la nostra inadeguata a sostenere le tappe e le trasformazioni
della vita (se non con surrogati ridicoli), il farmaco efficace sembrerebbe rintracciabile nella ricerca di un
orientamento di senso con un rinnovato sguardo (e ciò vuol dire anche un grado fisiologico di accettazione
del dolore) che sappia porsi al timone di tutte le variazioni, più o meno temperate, che incontriamo nella
vita. 

 

In un’intervista fu chiesto a Carl Gustav Jung se ci sarebbe stata in futuro una terza guerra mondiale e lui
rispose che dipendeva da quante persone individualmente sarebbero state in grado di farsi carico della propria
Ombra. La malattia, l’handicap, il diverso, l’informe sono tutte esperienze d’Ombra (i lati indesiderati in noi)
che non possono essere rimosse, semplicemente perché esistono e ci costituiscono come esseri umani. Quindi
il primo grande merito di Nadia è stato richiamare alla memoria che la bellezza è maggiormente riconoscibile
nell’interezza e non nella parzialità edulcorata dalle fabbriche dei desideri impossibili e dei piaceri illimitati.
La paura può attenuarsi solo se sappiamo avvicinarci all’altro, al diverso, integrando la prospettiva non
illuminata dalla luce accecante e che porta dentro sé anche alcuni aspetti della malattia. Non aver paura di
restare soli e solo con la parte malata connessa al risentimento e al dolore per la perdita, ci consente di
preservare con tutte le forze anche l’altra faccia, che sopravvivrà qui o altrove e in altra forma. 

 

Julia Kristeva, semiologa e linguista presso l’università di Parigi, parla spesso di tirannia della normalità
come la fatica d’essere semplicemente se stessi, anche diversi, anche malati come nel caso di Nadia. La
tirannia della normalità non può accettare le debolezze, le fragilità e le malattie, troppo difficili da
normalizzare perché fuori campo e tutto sommato appartenenti agli scarti. La tirannia della normalità non sa
accettare la fiducia dell’altro, perché solo se c’è fiducia puoi parlare senza pudore e rimozioni. 

Sigmund Freud usa il vocabolo Die Scham per indicare vergogna e pudore. Solo se essi vengono superati si
può parlare liberamente vincendo le difese e attivando la fiducia nella verità e nella cura.

 

La tirannia della normalità non sa che la bellezza può anche nascere da quegli scarti perché capace di
trasformarli e trascenderli in esperienza, relazioni, comunioni, gruppi di appartenenza, primo tra tutti quello
umano. 

Pier Aldo Rovatti si è chiesto se non sia proprio quello scarto, quel quasi niente che siamo, che sa
rappresentare e concentrare il nostro essere al mondo. Il quasi niente non è una riduzione del grande, ma è un
nuovo territorio dove si può trovare il grande trasfigurato: “questo margine non ha da produrre margini,
bordi, confini, isole sempre più piccole: al contrario allarga ed estende, ingrandisce l’esperienza… il soggetto
si rimpicciolisce mentre si ingrossa l’esperienza… questo pensiero, se ancora possiamo chiamarlo così, non è
un conoscere, è un’esperienza globale”. 

L’esperienza condivisa di Nadia Toffa, tra le tante sfumature di possibili cure, ha rappresentato di certo
l’incontro con la fragilità e ha fatto nascere una nuova presa di coscienza simbolica, nuovi linguaggi che
abitano spesso dove lo sguardo abituale non si posa, in quei luoghi capaci di mobilitare gli aspetti di



inaspettata creatività e riparazione, per la vita, ovunque essa sia.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero

